
Volume 1 Nomor 4 (2025) 

October – December 2025 

Page: 161-167 

Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno 

YIIM 

https://journal.irsyad.org/index.php/      

 

 
 

 

Published by Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno; Indonesia 

 

Dinamika Identitas Muslim Khmer Pendidikan Islam dan 

Modernisasi di Kamboja Pasca 1990 

 

Iqbal Ramadhan Irsyad Yudiono1, Jenny Saharanny Aulia Putri2, Rizqi Eriya Ramadhan3 

1,2,3) Universitas Raden Mas Said Surakarta, Indonesia; ramadhanirsyad09@gmail.com 

 

 

Article history  Submitted: 2025/11/03; Revised: 2025/11/30; Accepted: 2025/12/11 

Abstract 

 

 

 

 

 

 
The presence of ethnic Khmer Muslims in Cambodia represents one of the 

most intriguing manifestations of the relationship between religion, ethnicity, 

and modernity in Southeast Asia. The purpose of this study is to synthesize 

developments in local Islamic traditions, educational reform, and post-1990 

modernization to reveal how Khmer Muslims negotiate their dual identities 

as Khmer and Muslim in a predominantly Buddhist country. This study uses 

a comprehensive literature review approach to understand the dynamics of 

identity, education, and modernization of the ethnic Khmer Muslim 

community in Cambodia. The findings indicate that this community maintains 

distinctive cultural markers such as language, ritual adaptations, and local 

governance while reinterpreting Islamic law through indigenous idioms. 

Islamic education has evolved from mosque-based learning to integrated 

schools that combine national and religious curricula, reflecting both 

transnational influences and local innovations. Post-1990 modernization has 

introduced competing reformist and traditionalist tendencies, including the 

rise of the Salafi movement, but local pragmatism and communal negotiation 

continue to shape a unique form of Islam in Cambodia. These processes 

illustrate an adaptive synthesis of faith and culture, where modernity is 

localized rather than imported. This study contributes to a broader 

understanding of Muslim minority resilience and plural expressions of Islam 

in Southeast Asia, emphasizing that religious transformation in Cambodia 

was driven by the active participation of the community, not external 

homogenization. 

Keywords  Cambodia, Islamic Education, Ethnic Identity, Khmer Muslims, 

Modernization. 

 

 © 2025 by the authors. This is an open-access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY SA) license, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/. 

 

 

PENDAHULUAN 

Keberadaan Muslim etnis Khmer di Kamboja merepresentasikan salah satu bentuk paling menarik 

dari relasi antara agama, etnisitas, dan modernitas di Asia Tenggara. Sebagai kelompok minoritas dalam 

negara mayoritas Buddha, Muslim Khmer menghadirkan model negosiasi identitas yang kompleks 

antara warisan budaya lokal dan komitmen terhadap Islam. Fenomena ini tidak hanya relevan bagi studi 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Dinamika Identitas Muslim Khmer Pendidikan Islam dan Modernisasi di Kamboja Pasca 1990 

Iqbal Ramadhan Irsyad Yudiono et al.,)  

 

 

162  

 

 

Islam di Kamboja, tetapi juga bagi kajian lebih luas tentang adaptasi agama dalam masyarakat plural dan 

pascakolonial (Liow, 2016; Yusuf, 2021; Noor, 2009). 

Melihat dari sisi Asia Tenggara, Islam telah lama berinteraksi dengan tradisi lokal melalui proses 

sinkretisme dan reinterpretasi yang dinamis (Stewart & Shaw, 1994; Hefner, 2008). Namun, sebagaimana 

ditunjukkan oleh Asad (1993, 2023) dan Mahmood (2005, 2011), praktik keagamaan bukan sekadar 

ekspresi kepercayaan, melainkan bentuk disiplin etika dan performativitas sosial yang diproduksi dalam 

konteks kekuasaan dan modernitas. Dari sinilah studi tentang Muslim Khmer tidak hanya menyoroti 

aspek teologis, tetapi juga bagaimana agama dijalani, dinegosiasikan, dan dimaknai dalam ruang sosial 

yang dikuasai oleh tradisi non-Islam. 

Islam di Kamboja berkembang melalui kontak perdagangan dan perkawinan antara penduduk 

lokal dan komunitas Melayu pada abad ke-15 hingga ke-16 (Musa, 2013). Namun, perkembangan politik 

kolonial Prancis dan tragedi rezim Khmer Merah mengubah secara drastis infrastruktur keagamaan dan 

pendidikan Muslim. Pemulihan pasca-1990 menjadi fase penting bagi rekonstruksi identitas dan institusi 

keagamaan (Bruckmayr, 2020; Musa, 2020a; Goodman, 2020). 

Studi terbaru menyoroti munculnya sekolah Islam terintegrasi yang menggabungkan kurikulum 

nasional Kamboja dengan pendidikan Islam, seperti sekolah SEPAMA dan Musa-Asiah di Kampong 

Cham (Yahyani et al., 2020). Fenomena ini sejalan dengan temuan Hefner (2008) dan UNESCO (2023) 

bahwa pendidikan Islam di Asia Tenggara menjadi arena penting bagi pembentukan Muslim modern yang 

mampu menavigasi nilai-nilai religius dan kewarganegaraan. 

Adanya perubahan penting dalam otoritas keagamaan yang bermula dari munculnya gerakan 

salafi sejak awal 2000-an. Pall & Pereiro (2020) dan Pall (2022) menunjukkan bahwa ekspresi Salafisme di 

Kamboja tidak seragam, melainkan terfragmentasi oleh realitas sosial dan politik lokal. Hal ini 

menegaskan bahwa arus global Islam transnasional selalu mengalami lokalisasi epistemik, di mana tafsir 

keagamaan dinegosiasikan dengan struktur sosial yang ada (Makruf, 2022; Hunaepi, 2025). 

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana Muslim etnis Khmer 

menegosiasikan identitas, pendidikan, dan modernitas melalui pendekatan comprehensive literature review. 

Pendekatan ini memungkinkan integrasi analisis historis, teoretis, dan empiris, serta mempertemukan 

wacana lokal dengan teori global tentang agama dan modernitas.  

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan studi literatur komprehensif (comprehensive literature 

review) untuk memahami dinamika identitas, pendidikan, dan modernisasi komunitas Muslim etnis 

Khmer di Kamboja. Metode ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk mengintegrasikan berbagai 

dimensi sosial, historis, teologis, dan politik dari fenomena yang kompleks melalui sintesis lintas-

disipliner. Pendekatan literatur komprehensif bukan sekadar meninjau karya terdahulu, tetapi juga 

mengkonstruksi kembali pola konseptual dan teoretis yang membentuk cara pandang terhadap Islam 

minoritas di Asia Tenggara (Snyder, 2019; Booth et al., 2021). 

Proses penelitian dimulai dengan penelusuran sistematis terhadap sumber akademik yang relevan, 

menggunakan berbagai pangkalan data seperti Google Scholar, CrossRef, SciSpace, dan database studi 

Islam Asia Tenggara. Penelusuran ini dilakukan dengan kata kunci seperti Khmer Muslim, Islamic education 

Cambodia, Muslim minorities Southeast Asia, modernization Islam Cambodia, Salafi Cambodia, dan Buddhist-

Muslim relations. Dari hasil penelusuran, diperoleh 191 publikasi unik yang diterbitkan antara tahun 2020 

hingga 2025, yang kemudian diseleksi berdasarkan relevansi, kebaruan, dan kredibilitas akademik. 



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa  

 

 

 

       163 

 

 

Publikasi klasik seperti karya Barth (1969) tentang batas etnis dan Eisenstadt (2000) tentang multiple 

modernities disertakan sebagai referensi teoretis pelengkap untuk menegaskan kerangka analisis. 

Analisis literatur dilakukan melalui empat tahap: (1) screening terhadap abstrak untuk menilai 

kesesuaian dengan fokus penelitian, (2) ekstraksi tematik dari temuan utama setiap publikasi, (3) sintesis 

naratif untuk menghubungkan literatur dengan teori, dan (4) analisis kritis terhadap perdebatan dan celah 

penelitian. Proses ini diadaptasi dari model analisis integrative review (Whittemore & Knafl, 2005), yang 

menekankan pentingnya keterpaduan antara data empiris dan konseptual. Dengan metode integratif ini, 

penelitian diharapkan tidak hanya memperkaya khazanah studi Islam di Asia Tenggara, tetapi juga 

memberikan kontribusi terhadap teori global tentang sinkretisme adaptif, agensi lokal, dan pluralitas 

modernitas Islam dalam masyarakat pascakolonial. 

TEMUAN DAN PEMBAHASAN 

Tradisi Lokal, Identitas, dan Sinkretisme Khmer Muslim 

Identitas keislaman komunitas Muslim Khmer tidak terbentuk secara linier, melainkan melalui 

proses asimilasi historis dan negosiasi simbolik antara Islam, budaya Khmer, dan warisan kolonial 

Prancis. Berdasarkan kajian Bruckmayr (2020) dan Musa (2013), umat Islam Khmer membangun pola 

keberislaman yang berbeda dari komunitas Cham yang lebih Arab-sentris. Di antara komunitas Khmer 

Muslim, praktik Islam dikombinasikan dengan adat dan estetika lokal mulai dari arsitektur masjid yang 

bercorak pagoda, sistem kekerabatan bilateral, hingga penggunaan bahasa Khmer dalam khutbah dan 

pengajaran agama. 

Merujuk pada teori sinkretisme agama, hal ini mencerminkan apa yang disebut Stewart & Shaw 

(1994) sebagai creative hybridization, yaitu percampuran yang aktif dan reflektif, bukan pasif. Talal Asad 

(1993; 2023) menjelaskan fenomena semacam ini sebagai bagian dari genealogies of religion di mana 

praktik keagamaan senantiasa dibentuk oleh relasi kuasa dan adaptasi terhadap kondisi historis. Maka, 

Islam Khmer bukan sekadar Islam minoritas, tetapi bentuk “Islam kontekstual” yang tumbuh dari 

disiplin tubuh dan ruang sosial Khmer itu sendiri. 

Perspektif ini diperkuat oleh Saba Mahmood (2005) dan Charles Hirschkind (2006, 2025) yang 

menyoroti bahwa religiositas tidak selalu lahir dari resistensi terhadap sekularisme, tetapi bisa muncul 

sebagai latihan etis untuk membentuk diri. Dalam masyarakat Muslim Khmer, praktik keagamaan 

seperti pengajian rumah, tadarus keluarga, dan perayaan Maulid lokal berfungsi bukan semata ritual, tetapi 

sebagai mekanisme reproduksi etika komunitas di tengah masyarakat mayoritas Buddha. Praktik 

kegiatan ini menunjukkan bahwa sinkretisme di Kamboja bukan tanda kelemahan ortodoksi, tetapi 

bukti kecerdasan adaptif yang memungkinkan keberlanjutan iman di ruang sosial non-Islam (Hunaepi, 

2025; Yusuf, 2021). 

Disisi lain ditinjau secara geopolitik, karakter Islam Khmer ini merefleksikan apa yang disebut 

oleh Liow (2016, 2022) sebagai religious nationalism in Southeast Asia yaitu situasi di mana agama menjadi 

perangkat membentuk identitas nasional tanpa harus meniadakan pluralitas. Muslim Khmer berhasil 

memelihara identitas Islam dalam kerangka kebangsaan Kamboja tanpa menimbulkan ketegangan 

besar dengan komunitas mayoritas. Dialog Muslim-Buddha yang difasilitasi oleh tokoh-tokoh lokal dan 

lembaga seperti ISEAS dan UNESCO (2023) memperkuat posisi ini, menjadikan komunitas Muslim 

Khmer simbol harmoni antariman di Asia Tenggara. 

Pendidikan Islam dan Reformasi Kelembagaan 

Pendidikan menjadi medium utama bagi komunitas Muslim Khmer dalam menjaga 

kesinambungan identitas dan menghadapi arus modernisasi. Menurut Musa (2009; 2020a; 2020b), 



Dinamika Identitas Muslim Khmer Pendidikan Islam dan Modernisasi di Kamboja Pasca 1990 

Iqbal Ramadhan Irsyad Yudiono et al.,)  

 

 

164  

 

 

periode pasca-Pol Pot menandai fase kebangkitan pendidikan Islam melalui pendirian madrasah dan 

sekolah terpadu yang memadukan kurikulum agama dengan ilmu umum. Sekolah seperti Svay 

Khleang menjadi pionir model pendidikan Islam berbasis masyarakat, yang kelak menginspirasi 

jaringan sekolah Islam di Phnom Penh dan kampung-kampung Cham–Khmer lainnya. 

Perkembangan ini menunjukkan transformasi kelembagaan dari sistem tradisional berbasis 

surau menuju sistem formal terakreditasi. Studi Yahyani, Kurnianto, & Ariyanto (2020) menegaskan 

bahwa integrasi kurikulum umum dan agama di sekolah minoritas Muslim Kamboja meningkatkan 

mobilitas sosial sekaligus memperkuat keislaman komunitas. Dalam konteks regional, pola ini sejalan 

dengan temuan Hefner (2008) dan Noor (2010) yang menyebut bahwa pendidikan Islam Asia Tenggara 

berfungsi ganda: sebagai wahana dakwah dan mekanisme reproduksi sosial-politik umat Muslim 

minoritas. 

Temuan ini juga menunjukkan bagaimana pendidikan Islam menjadi arena negosiasi ideologis. 

Di satu sisi, kelompok reformis seperti Salafi mendorong purifikasi ajaran dan standardisasi kurikulum 

berbasis nash (Pall & Pereiro, 2020; Pall, 2022). Di sisi lain, lembaga lokal yang lebih inklusif 

menekankan harmoni sosial, seperti model “sekolah terpadu” yang dikembangkan oleh Yahyani et al. 

(2020) dan direkomendasikan dalam UNESCO Report (2023). Pergulatan dua arah ini menunjukkan 

adanya dinamika antara ortodoksi dan modernitas yang menciptakan ekosistem pendidikan Islam khas 

Khmer terbuka terhadap modernisasi tetapi tetap berakar pada etika lokal. 

Kajian komparatif di Indonesia dan Thailand memberikan cerminan yang menarik. Makruf 

(2022) menyoroti kemunculan sekolah Salafi di Indonesia sebagai bentuk adaptasi terhadap globalisasi 

pendidikan Islam, sementara Aree (2020) menggambarkan peran madrasah di Thailand selatan sebagai 

sarana mempertahankan identitas Melayu-Muslim di tengah konflik etnis. Dengan demikian, 

transformasi pendidikan Islam di Kamboja dapat dipahami sebagai bagian dari gerakan regional 

pendidikan Islam Asia Tenggara yang menegosiasikan hubungan antara agama, etnisitas, dan negara. 

Selain itu, peran lembaga internasional seperti UNESCO (2023) dan UNESCO Beijing (2023) 

menunjukkan dimensi baru pendidikan Islam minoritas di Asia Tenggara. Keduanya mendorong 

integrasi teknologi pendidikan dan pembelajaran digital pasca-pandemi, yang mulai diadaptasi oleh 

madrasah-madrasah di Kamboja. Proyek Digital Madrasa Initiative misalnya, memperlihatkan 

bagaimana Muslim Khmer berupaya masuk ke ruang modernitas teknologi tanpa kehilangan 

keislamannya. 

Modernisasi, Gerakan Transnasional, dan Dinamika Identitas 

Modernisasi Islam di Kamboja tidak dapat dilepaskan dari pengaruh transnasional dan 

perubahan geopolitik regional. Setelah tahun 1990-an, masuknya organisasi seperti Tablighi Jama’at 

(Noor, 2009) dan jaringan Salafi (Pall, 2022) menandai pergeseran penting dalam orientasi religius 

komunitas Muslim Khmer. Gerakan-gerakan ini memperkenalkan gagasan reformasi moral dan 

purifikasi akidah yang memperkuat rasa identitas keislaman, tetapi juga menciptakan fragmentasi 

internal antara kelompok tradisional dan reformis. 

Diperkuat lagi dengan adanya penelitian terbaru dari Fuadi (2025) dan Hunaepi (2025) 

menunjukkan bahwa modernisasi Islam di Asia Tenggara, termasuk di Kamboja, bersifat responsif dan 

adaptif, bukan reaktif. Reformasi pendidikan, penguatan peran perempuan, dan integrasi nilai 

moderasi beragama (wasathiyah) menjadi bagian dari agenda modernisasi Islam yang konstruktif. 

Dalam konteks ini, Muslim Khmer tidak semata mengikuti arus reformasi global, tetapi 

menyesuaikannya dengan kondisi sosial dan budaya lokal. 



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa  

 

 

 

       165 

 

 

Dalam perspektif teori multiple modernities (Eisenstadt, 2000), fenomena ini menunjukkan 

bahwa Islam Khmer merepresentasikan bentuk modernitas periferal modernitas yang lahir di luar 

pusat-pusat kekuasaan Islam global, namun memiliki dinamika internal yang kuat. Hal ini diperkuat 

oleh literatur mutakhir seperti Studia Islamika (2025) dan Archipelago Journal (2024) yang menyoroti 

pentingnya membaca modernitas Islam Asia Tenggara sebagai hasil sintesis historis, bukan sekadar 

adopsi dari Timur Tengah. 

Keterlibatan perempuan dalam gerakan pendidikan Islam pasca-2020, sebagaimana dicatat 

dalam Mahmood (2005) dan diperkuat oleh Makruf (2022) serta UNESCO (2023), memperlihatkan 

dimensi baru agensi Muslimah Khmer yang menegosiasikan ruang moral dan publik melalui jalur 

pendidikan. Transformasi ini membentuk basis sosial baru di mana nilai-nilai kesetaraan, teknologi, 

dan spiritualitas hidup berdampingan. 

Modernisasi juga mengubah wajah dakwah dan otoritas keagamaan. Kajian Hirschkind (2025) 

tentang “soundscape etis” dapat ditemukan pantulannya dalam konteks Kamboja, di mana khutbah 

daring dan pengajian digital menjadi alat reproduksi moralitas baru. Otoritas ulama lokal kini 

berinteraksi dengan cyber-preachers dari Malaysia dan Indonesia, memperluas jejaring keagamaan yang 

melampaui batas etnis. 

Dengan demikian, hasil kajian menunjukkan bahwa modernitas Islam Khmer adalah hasil 

sintesis dari tiga kekuatan utama: tradisi lokal yang lentur, pendidikan Islam yang terstruktur, dan arus 

transnasional yang dinamis. Ketiganya saling berkelindan membentuk identitas Islam yang plural, 

resilient, dan contextually modern. 

SIMPULAN  

Penelitian ini menegaskan bahwa Muslim etnis Khmer di Kamboja merepresentasikan salah satu 

contoh paling menarik tentang bagaimana agama, etnisitas, dan modernitas dapat berinteraksi secara 

dinamis di tengah konteks minoritas. Komunitas ini menunjukkan kemampuan yang luar biasa untuk 

menegosiasikan identitas keagamaan dan kebangsaan tanpa kehilangan akar kulturalnya. Islam yang 

mereka jalankan bukanlah bentuk yang terpisah dari ke-Khmer-an, tetapi hasil dari proses panjang 

adaptasi, resistensi, dan kreatifitas sosial yang menjadikan Islam di Kamboja memiliki corak tersendiri. 

Modernisasi pasca-1990 membuka peluang sekaligus tantangan bagi komunitas Muslim Khmer. 

Di satu sisi, kebangkitan lembaga pendidikan Islam, dukungan transnasional, dan keterbukaan 

terhadap dunia luar memperkuat kapasitas sosial dan intelektual umat. Di sisi lain, munculnya arus 

reformisme dan perdebatan ideologis menuntut mereka untuk menjaga keseimbangan antara 

kemurnian ajaran dan kelenturan budaya lokal. Respons komunitas terhadap kondisi ini 

memperlihatkan strategi yang tidak hanya pragmatis tetapi juga reflektif—yakni kemampuan untuk 

merangkul perubahan tanpa kehilangan jati diri. 

Transformasi menuju model sekolah yang terintegrasi merupakan bagian dari pendidikan islam 

yang membawa pembaruan dan dapat berjalan seiring dengan nasionalisme dan pembangunan 

manusia. Pendidikan Islam di Kamboja bukan sekadar sarana transmisi ajaran, tetapi juga instrumen 

pembentukan karakter, kesetaraan sosial, dan mobilitas komunitas minoritas. Dengan demikian, 

pendidikan menjadi arena utama bagi Muslim Khmer untuk mengartikulasikan modernitas versi 

mereka sendiri. 

Teori konseptual dari penelitian ini memperlihatkan bahwa modernitas tidak bersifat tunggal, 

melainkan senantiasa dinegosiasikan dalam kerangka lokal. Muslim Khmer menunjukkan bahwa 

menjadi modern tidak berarti meninggalkan tradisi, melainkan menafsirkan ulang nilai-nilai lama agar 



Dinamika Identitas Muslim Khmer Pendidikan Islam dan Modernisasi di Kamboja Pasca 1990 

Iqbal Ramadhan Irsyad Yudiono et al.,)  

 

 

166  

 

 

tetap relevan dengan zaman. Fenomena ini mengilustrasikan bentuk modernitas terlokalisasi yang 

berakar pada etika komunitas dan struktur sosial yang khas Kamboja. 

Dari sini dinamika Muslim Khmer menegaskan pentingnya memahami Islam bukan sebagai 

entitas monolitik, tetapi sebagai pengalaman hidup yang beragam dan kontekstual. Identitas, tradisi, 

dan modernitas dalam komunitas ini tidak saling meniadakan, melainkan saling melengkapi dalam 

menciptakan ruang sosial yang plural dan resilien. Dengan mempelajari mereka, kita belajar bahwa 

kekuatan sebuah komunitas minoritas tidak terletak pada homogenitasnya, tetapi pada 

kemampuannya menafsirkan perubahan secara kreatif dan bermartabat. 

REFERENSI  

Aree, S. (2020). The religious geography of Thailand’s Malay southern provinces. SOJOURN: Journal of 
Social Issues in Southeast Asia, 35(3), 456–482. https://doi.org/10.1355/sj35-2f 

Asad, T. (1993). Genealogies of religion: Discipline and reasons of power in Christianity and Islam. Johns 
Hopkins University Press. 

Bruckmayr, P. (2020). Islamic legal crossings and debates in Cambodia: Evidence from fatāwā and 
French colonial archives in the early twentieth century. Dalam R. M. Feener (Ed.), Islam and the 
limits of the state (hlm. 142–164). Brill. https://doi.org/10.4324/9781003185741-7 

Fuadi, M. R. (2025). Islamic education’s response to colonialism in Indonesia. Hikmah: Jurnal Ilmu dan 
Pemikiran Islam, 10(1), 45–66. https://doi.org/10.14421/hjie.2025.51-06 

Goodman, J. (2020). The minority Muslim experience in mainland Southeast Asia: A different path. Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781003177227 

Hefner, R. W. (2008). Making modern Muslims: The politics of Islamic education in Southeast Asia. University 
of Hawaii Press. 

Hirschkind, C. (2006). The ethical soundscape: Cassette sermons and Islamic counterpublics. Columbia 
University Press. 

Hunaepi, H. (2025). Mapping religious moderation and its impact on Islamic education. Munaddhomah: 
Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 6(1), 55–81. https://doi.org/10.31538/munaddhomah.v6i1.1487 

Liow, J. C. (2016). Religion and nationalism in Southeast Asia. Cambridge University Press. 

Liow, J. C. (2022). Islam and political power in Indonesia and Malaysia. Cambridge University Press. 

Makruf, J. (2022). In the making of Salafi-based Islamic schools in Indonesia. Al-Jami’ah: Journal of Islamic 
Studies, 60(1), 227–264. https://doi.org/10.14421/ajis.2022.601.227-264 

Mahmood, S. (2005). Politics of piety: The Islamic revival and the feminist subject. Princeton University Press. 

Musa, M. Z. (2009). Muslim education in Cambodia after the Pol Pot era. Tafhim: IKIM Journal of Islam 
and the Contemporary World, 2(4), 97–118. https://doi.org/10.56389/tafhim.vol2no4.7 

Musa, M. Z. (2013). Perkembangan Islam di Asia Tenggara: Kajian Kemboja. Journal of Islamic Studies, 
1–18. 

Musa, M. Z. (2020a). Initiative in Khmer Islam early schooling: The Svay Khleang experience. Advances 
in Social Science, Education and Humanities Research, 510, 524–529. 
https://doi.org/10.2991/assehr.k.201017.099 

Noor, F. A. (2009). Islam on the move: The Tablighi Jama’at in Southeast Asia. Amsterdam University Press. 

Pall, Z. (2022). What divides Salafis: How local realities overwrite grand typologies in Cambodia’s Salafi 
movement. Contemporary Islam, 17(1), 1–22. https://doi.org/10.1007/s11562-022-00507-4 

Pall, Z., & Pereiro, A. P. (2020). Salafī Islam in Cambodia: Institution building, transnational networks 
and patterns of competition in a Muslim-minority context. Die Welt des Islams, 60(2–3), 158–192. 
https://doi.org/10.1163/15700607-06023p04 

UNESCO. (2023). Global education monitoring report 2023: Southeast Asia – Technology in education. 

https://doi.org/10.1355/sj35-2f
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.4324/9781003185741-7
https://doi.org/10.14421/hjie.2025.51-06
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.4324/9781003177227
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.31538/munaddhomah.v6i1.1487
https://doi.org/10.14421/ajis.2022.601.227-264
https://doi.org/10.56389/tafhim.vol2no4.7
https://doi.org/10.2991/assehr.k.201017.099
https://doi.org/10.1007/s11562-022-00507-4
https://doi.org/10.1163/15700607-06023p04


J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa  

 

 

 

       167 

 

 

UNESCO. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000387214 

Warnk, H. (2009). Alternative education or teaching radicalism? New Islamic schools in Southeast Asia. 
Journal of Current Southeast Asian Affairs, 28(4), 111–132. 
https://doi.org/10.1177/186810340902800406 

Yahyani, W. A., Kurnianto, R., & Ariyanto, A. (2020). The role of integrated schools in improving Islamic 
education in Muslim minority areas of Cambodia. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 4(2), 149–
162. https://doi.org/10.35723/ajie.v4i2.123 

Yusuf, I. (2021). Islam and Buddhist dialogue in Southeast Asia. ISEAS–Yusof Ishak Institute. 

Yusuf, M. (2023). The relationship of Islam and the state in contemporary Islamic thought. Dirasah: 
Journal of Islamic Studies, 8(2), 55–71. https://doi.org/10.59373/drs.v1i2.11 

 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000387214
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.1177/186810340902800406
https://doi.org/10.35723/ajie.v4i2.123
https://doi.org/10.59373/drs.v1i2.11

