Volume 1 Nomor 4 (2025)
October — December 2025
Page: 161-167

Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno
yad l - “ I "
https://journal.irsyad.org/index.php/

Dinamika

Identitas Muslim Khmer Pendidikan Islam dan
Modernisasi di Kamboja Pasca 1990

Igbal Ramadhan Irsyad Yudiono?!, Jenny Saharanny Aulia Putri? Rizqi Eriya Ramadhan?
123 Universitas Raden Mas Said Surakarta, Indonesia; ramadhanirsyad09@gmail.com

Article history

Submitted: 2025/11/03; Revised: 2025/11/30;  Accepted: 2025/12/11

Abstract

The presence of ethnic Khmer Muslims in Cambodia represents one of the
most intriguing manifestations of the relationship between religion, ethnicity,
and modernity in Southeast Asia. The purpose of this study is to synthesize
developments in local Islamic traditions, educational reform, and post-1990
modernization to reveal how Khmer Muslims negotiate their dual identities
as Khmer and Muslim in a predominantly Buddhist country. This study uses
a comprehensive literature review approach to understand the dynamics of
identity, education, and modernization of the ethnic Khmer Muslim
community in Cambodia. The findings indicate that this community maintains
distinctive cultural markers such as language, ritual adaptations, and local
governance while reinterpreting Islamic law through indigenous idioms.
Islamic education has evolved from mosque-based learning to integrated
schools that combine national and religious curricula, reflecting both
transnational influences and local innovations. Post-1990 modernization has
introduced competing reformist and traditionalist tendencies, including the
rise of the Salafi movement, but local pragmatism and communal negotiation
continue to shape a unique form of Islam in Cambodia. These processes
illustrate an adaptive synthesis of faith and culture, where modernity is
localized rather than imported. This study contributes to a broader
understanding of Muslim minority resilience and plural expressions of Islam
in Southeast Asia, emphasizing that religious transformation in Cambodia
was driven by the active participation of the community, not external
homogenization.

Keywords

Cambodia, Islamic Education, Ethnic Identity, Khmer Muslims,
Modernization.

@O0

© 2025 by the authors. Thisis an open-access publication under the terms and conditions of the
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC  BY  SA)  license,
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/.

PENDAHULUAN

Keberadaan Muslim etnis Khmer di Kamboja merepresentasikan salah satu bentuk paling menarik

dari relasi antara agama,

etnisitas, dan modernitas di Asia Tenggara. Sebagai kelompok minoritas dalam

negara mayoritas Buddha, Muslim Khmer menghadirkan model negosiasi identitas yang kompleks

antara warisan budaya lokal dan komitmen terhadap Islam. Fenomena ini tidak hanya relevan bagi studi

Published by Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno; Indonesia


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dinamika Identitas Muslim Khmer Pendidikan Islam dan Modernisasi di Kamboja Pasca 1990
Igbal Ramadhan Irsyad Yudiono et al.,)

Islam di Kamboja, tetapi juga bagi kajian lebih luas tentang adaptasi agama dalam masyarakat plural dan
pascakolonial (Liow, 2016; Yusuf, 2021; Noor, 2009).

Melihat dari sisi Asia Tenggara, Islam telah lama berinteraksi dengan tradisi lokal melalui proses
sinkretisme dan reinterpretasi yang dinamis (Stewart & Shaw, 1994; Hefner, 2008). Namun, sebagaimana
ditunjukkan oleh Asad (1993, 2023) dan Mahmood (2005, 2011), praktik keagamaan bukan sekadar
ekspresi kepercayaan, melainkan bentuk disiplin etika dan performativitas sosial yang diproduksi dalam
konteks kekuasaan dan modernitas. Dari sinilah studi tentang Muslim Khmer tidak hanya menyoroti
aspek teologis, tetapi juga bagaimana agama dijalani, dinegosiasikan, dan dimaknai dalam ruang sosial
yang dikuasai oleh tradisi non-Islam.

Islam di Kamboja berkembang melalui kontak perdagangan dan perkawinan antara penduduk
lokal dan komunitas Melayu pada abad ke-15 hingga ke-16 (Musa, 2013). Namun, perkembangan politik
kolonial Prancis dan tragedi rezim Khmer Merah mengubah secara drastis infrastruktur keagamaan dan
pendidikan Muslim. Pemulihan pasca-1990 menjadi fase penting bagi rekonstruksi identitas dan institusi
keagamaan (Bruckmayr, 2020; Musa, 2020a; Goodman, 2020).

Studi terbaru menyoroti munculnya sekolah Islam terintegrasi yang menggabungkan kurikulum
nasional Kamboja dengan pendidikan Islam, seperti sekolah SEPAMA dan Musa-Asiah di Kampong
Cham (Yahyani et al., 2020). Fenomena ini sejalan dengan temuan Hefner (2008) dan UNESCO (2023)
bahwa pendidikan Islam di Asia Tenggara menjadi arena penting bagi pembentukan Muslim modern yang
mampu menavigasi nilai-nilai religius dan kewarganegaraan.

Adanya perubahan penting dalam otoritas keagamaan yang bermula dari munculnya gerakan
salafi sejak awal 2000-an. Pall & Pereiro (2020) dan Pall (2022) menunjukkan bahwa ekspresi Salafisme di
Kamboja tidak seragam, melainkan terfragmentasi oleh realitas sosial dan politik lokal. Hal ini
menegaskan bahwa arus global Islam transnasional selalu mengalami lokalisasi epistemik, di mana tafsir
keagamaan dinegosiasikan dengan struktur sosial yang ada (Makruf, 2022; Hunaepi, 2025).

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana Muslim etnis Khmer
menegosiasikan identitas, pendidikan, dan modernitas melalui pendekatan comprehensive literature review.
Pendekatan ini memungkinkan integrasi analisis historis, teoretis, dan empiris, serta mempertemukan

wacana lokal dengan teori global tentang agama dan modernitas.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan studi literatur komprehensif (comprehensive literature
review) untuk memahami dinamika identitas, pendidikan, dan modernisasi komunitas Muslim etnis
Khmer di Kamboja. Metode ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk mengintegrasikan berbagai
dimensi sosial, historis, teologis, dan politik dari fenomena yang kompleks melalui sintesis lintas-
disipliner. Pendekatan literatur komprehensif bukan sekadar meninjau karya terdahulu, tetapi juga
mengkonstruksi kembali pola konseptual dan teoretis yang membentuk cara pandang terhadap Islam
minoritas di Asia Tenggara (Snyder, 2019; Booth et al., 2021).

Proses penelitian dimulai dengan penelusuran sistematis terhadap sumber akademik yang relevan,
menggunakan berbagai pangkalan data seperti Google Scholar, CrossRef, SciSpace, dan database studi
Islam Asia Tenggara. Penelusuran ini dilakukan dengan kata kunci seperti Khmer Muslim, Islamic education
Cambodia, Muslim minorities Southeast Asia, modernization Islam Cambodia, Salafi Cambodia, dan Buddhist-
Muslim relations. Dari hasil penelusuran, diperoleh 191 publikasi unik yang diterbitkan antara tahun 2020
hingga 2025, yang kemudian diseleksi berdasarkan relevansi, kebaruan, dan kredibilitas akademik.

162]



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa

Publikasi klasik seperti karya Barth (1969) tentang batas etnis dan Eisenstadt (2000) tentang multiple
modernities disertakan sebagai referensi teoretis pelengkap untuk menegaskan kerangka analisis.

Analisis literatur dilakukan melalui empat tahap: (1) screening terhadap abstrak untuk menilai
kesesuaian dengan fokus penelitian, (2) ekstraksi tematik dari temuan utama setiap publikasi, (3) sintesis
naratif untuk menghubungkan literatur dengan teori, dan (4) analisis kritis terhadap perdebatan dan celah
penelitian. Proses ini diadaptasi dari model analisis integrative review (Whittemore & Knafl, 2005), yang
menekankan pentingnya keterpaduan antara data empiris dan konseptual. Dengan metode integratif ini,
penelitian diharapkan tidak hanya memperkaya khazanah studi Islam di Asia Tenggara, tetapi juga
memberikan kontribusi terhadap teori global tentang sinkretisme adaptif, agensi lokal, dan pluralitas

modernitas Islam dalam masyarakat pascakolonial.

TEMUAN DAN PEMBAHASAN

Tradisi Lokal, Identitas, dan Sinkretisme Khmer Muslim

Identitas keislaman komunitas Muslim Khmer tidak terbentuk secara linier, melainkan melalui
proses asimilasi historis dan negosiasi simbolik antara Islam, budaya Khmer, dan warisan kolonial
Prancis. Berdasarkan kajian Bruckmayr (2020) dan Musa (2013), umat Islam Khmer membangun pola
keberislaman yang berbeda dari komunitas Cham yang lebih Arab-sentris. Di antara komunitas Khmer
Muslim, praktik Islam dikombinasikan dengan adat dan estetika lokal mulai dari arsitektur masjid yang
bercorak pagoda, sistem kekerabatan bilateral, hingga penggunaan bahasa Khmer dalam khutbah dan
pengajaran agama.

Merujuk pada teori sinkretisme agama, hal ini mencerminkan apa yang disebut Stewart & Shaw
(1994) sebagai creative hybridization, yaitu percampuran yang aktif dan reflektif, bukan pasif. Talal Asad
(1993; 2023) menjelaskan fenomena semacam ini sebagai bagian dari genealogies of religion di mana
praktik keagamaan senantiasa dibentuk oleh relasi kuasa dan adaptasi terhadap kondisi historis. Maka,
Islam Khmer bukan sekadar Islam minoritas, tetapi bentuk “Islam kontekstual” yang tumbuh dari
disiplin tubuh dan ruang sosial Khmer itu sendiri.

Perspektif ini diperkuat oleh Saba Mahmood (2005) dan Charles Hirschkind (2006, 2025) yang
menyoroti bahwa religiositas tidak selalu lahir dari resistensi terhadap sekularisme, tetapi bisa muncul
sebagai latihan etis untuk membentuk diri. Dalam masyarakat Muslim Khmer, praktik keagamaan
seperti pengajian rumah, tadarus keluarga, dan perayaan Maulid lokal berfungsi bukan semata ritual, tetapi
sebagai mekanisme reproduksi etika komunitas di tengah masyarakat mayoritas Buddha. Praktik
kegiatan ini menunjukkan bahwa sinkretisme di Kamboja bukan tanda kelemahan ortodoksi, tetapi
bukti kecerdasan adaptif yang memungkinkan keberlanjutan iman di ruang sosial non-Islam (Hunaepi,
2025; Yusuf, 2021).

Disisi lain ditinjau secara geopolitik, karakter Islam Khmer ini merefleksikan apa yang disebut
oleh Liow (2016, 2022) sebagai religious nationalism in Southeast Asia yaitu situasi di mana agama menjadi
perangkat membentuk identitas nasional tanpa harus meniadakan pluralitas. Muslim Khmer berhasil
memelihara identitas Islam dalam kerangka kebangsaan Kamboja tanpa menimbulkan ketegangan
besar dengan komunitas mayoritas. Dialog Muslim-Buddha yang difasilitasi oleh tokoh-tokoh lokal dan
lembaga seperti ISEAS dan UNESCO (2023) memperkuat posisi ini, menjadikan komunitas Muslim
Khmer simbol harmoni antariman di Asia Tenggara.

Pendidikan Islam dan Reformasi Kelembagaan
Pendidikan menjadi medium utama bagi komunitas Muslim Khmer dalam menjaga

kesinambungan identitas dan menghadapi arus modernisasi. Menurut Musa (2009; 2020a; 2020b),

|163



Dinamika Identitas Muslim Khmer Pendidikan Islam dan Modernisasi di Kamboja Pasca 1990
Igbal Ramadhan Irsyad Yudiono et al.,)

periode pasca-Pol Pot menandai fase kebangkitan pendidikan Islam melalui pendirian madrasah dan
sekolah terpadu yang memadukan kurikulum agama dengan ilmu umum. Sekolah seperti Svay
Khleang menjadi pionir model pendidikan Islam berbasis masyarakat, yang kelak menginspirasi
jaringan sekolah Islam di Phnom Penh dan kampung-kampung Cham-Khmer lainnya.

Perkembangan ini menunjukkan transformasi kelembagaan dari sistem tradisional berbasis
surau menuju sistem formal terakreditasi. Studi Yahyani, Kurnianto, & Ariyanto (2020) menegaskan
bahwa integrasi kurikulum umum dan agama di sekolah minoritas Muslim Kamboja meningkatkan
mobilitas sosial sekaligus memperkuat keislaman komunitas. Dalam konteks regional, pola ini sejalan
dengan temuan Hefner (2008) dan Noor (2010) yang menyebut bahwa pendidikan Islam Asia Tenggara
berfungsi ganda: sebagai wahana dakwah dan mekanisme reproduksi sosial-politik umat Muslim
minoritas.

Temuan ini juga menunjukkan bagaimana pendidikan Islam menjadi arena negosiasi ideologis.
Di satu sisi, kelompok reformis seperti Salafi mendorong purifikasi ajaran dan standardisasi kurikulum
berbasis nash (Pall & Pereiro, 2020; Pall, 2022). Di sisi lain, lembaga lokal yang lebih inklusif
menekankan harmoni sosial, seperti model “sekolah terpadu” yang dikembangkan oleh Yahyani et al.
(2020) dan direkomendasikan dalam UNESCO Report (2023). Pergulatan dua arah ini menunjukkan
adanya dinamika antara ortodoksi dan modernitas yang menciptakan ekosistem pendidikan Islam khas
Khmer terbuka terhadap modernisasi tetapi tetap berakar pada etika lokal.

Kajian komparatif di Indonesia dan Thailand memberikan cerminan yang menarik. Makruf
(2022) menyoroti kemunculan sekolah Salafi di Indonesia sebagai bentuk adaptasi terhadap globalisasi
pendidikan Islam, sementara Aree (2020) menggambarkan peran madrasah di Thailand selatan sebagai
sarana mempertahankan identitas Melayu-Muslim di tengah konflik etnis. Dengan demikian,
transformasi pendidikan Islam di Kamboja dapat dipahami sebagai bagian dari gerakan regional
pendidikan Islam Asia Tenggara yang menegosiasikan hubungan antara agama, etnisitas, dan negara.

Selain itu, peran lembaga internasional seperti UNESCO (2023) dan UNESCO Beijing (2023)
menunjukkan dimensi baru pendidikan Islam minoritas di Asia Tenggara. Keduanya mendorong
integrasi teknologi pendidikan dan pembelajaran digital pasca-pandemi, yang mulai diadaptasi oleh
madrasah-madrasah di Kamboja. Proyek Digital Madrasa Initiative misalnya, memperlihatkan
bagaimana Muslim Khmer berupaya masuk ke ruang modernitas teknologi tanpa kehilangan
keislamannya.

Modernisasi, Gerakan Transnasional, dan Dinamika Identitas

Modernisasi Islam di Kamboja tidak dapat dilepaskan dari pengaruh transnasional dan
perubahan geopolitik regional. Setelah tahun 1990-an, masuknya organisasi seperti Tablighi Jama’at
(Noor, 2009) dan jaringan Salafi (Pall, 2022) menandai pergeseran penting dalam orientasi religius
komunitas Muslim Khmer. Gerakan-gerakan ini memperkenalkan gagasan reformasi moral dan
purifikasi akidah yang memperkuat rasa identitas keislaman, tetapi juga menciptakan fragmentasi
internal antara kelompok tradisional dan reformis.

Diperkuat lagi dengan adanya penelitian terbaru dari Fuadi (2025) dan Hunaepi (2025)
menunjukkan bahwa modernisasi Islam di Asia Tenggara, termasuk di Kamboja, bersifat responsif dan
adaptif, bukan reaktif. Reformasi pendidikan, penguatan peran perempuan, dan integrasi nilai
moderasi beragama (wasathiyah) menjadi bagian dari agenda modernisasi Islam yang konstruktif.
Dalam konteks ini, Muslim Khmer tidak semata mengikuti arus reformasi global, tetapi

menyesuaikannya dengan kondisi sosial dan budaya lokal.

164



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa

Dalam perspektif teori multiple modernities (Eisenstadt, 2000), fenomena ini menunjukkan
bahwa Islam Khmer merepresentasikan bentuk modernitas periferal modernitas yang lahir di luar
pusat-pusat kekuasaan Islam global, namun memiliki dinamika internal yang kuat. Hal ini diperkuat
oleh literatur mutakhir seperti Studia Islamika (2025) dan Archipelago Journal (2024) yang menyoroti
pentingnya membaca modernitas Islam Asia Tenggara sebagai hasil sintesis historis, bukan sekadar
adopsi dari Timur Tengah.

Keterlibatan perempuan dalam gerakan pendidikan Islam pasca-2020, sebagaimana dicatat
dalam Mahmood (2005) dan diperkuat oleh Makruf (2022) serta UNESCO (2023), memperlihatkan
dimensi baru agensi Muslimah Khmer yang menegosiasikan ruang moral dan publik melalui jalur
pendidikan. Transformasi ini membentuk basis sosial baru di mana nilai-nilai kesetaraan, teknologi,
dan spiritualitas hidup berdampingan.

Modernisasi juga mengubah wajah dakwah dan otoritas keagamaan. Kajian Hirschkind (2025)
tentang “soundscape etis” dapat ditemukan pantulannya dalam konteks Kamboja, di mana khutbah
daring dan pengajian digital menjadi alat reproduksi moralitas baru. Otoritas ulama lokal kini
berinteraksi dengan cyber-preachers dari Malaysia dan Indonesia, memperluas jejaring keagamaan yang
melampaui batas etnis.

Dengan demikian, hasil kajian menunjukkan bahwa modernitas Islam Khmer adalah hasil
sintesis dari tiga kekuatan utama: tradisi lokal yang lentur, pendidikan Islam yang terstruktur, dan arus
transnasional yang dinamis. Ketiganya saling berkelindan membentuk identitas Islam yang plural,

resilient, dan contextually modern.

SIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa Muslim etnis Khmer di Kamboja merepresentasikan salah satu
contoh paling menarik tentang bagaimana agama, etnisitas, dan modernitas dapat berinteraksi secara
dinamis di tengah konteks minoritas. Komunitas ini menunjukkan kemampuan yang luar biasa untuk
menegosiasikan identitas keagamaan dan kebangsaan tanpa kehilangan akar kulturalnya. Islam yang
mereka jalankan bukanlah bentuk yang terpisah dari ke-Khmer-an, tetapi hasil dari proses panjang
adaptasi, resistensi, dan kreatifitas sosial yang menjadikan Islam di Kamboja memiliki corak tersendiri.

Modernisasi pasca-1990 membuka peluang sekaligus tantangan bagi komunitas Muslim Khmer.
Di satu sisi, kebangkitan lembaga pendidikan Islam, dukungan transnasional, dan keterbukaan
terhadap dunia luar memperkuat kapasitas sosial dan intelektual umat. Di sisi lain, munculnya arus
reformisme dan perdebatan ideologis menuntut mereka untuk menjaga keseimbangan antara
kemurnian ajaran dan kelenturan budaya lokal. Respons komunitas terhadap kondisi ini
memperlihatkan strategi yang tidak hanya pragmatis tetapi juga reflektif —yakni kemampuan untuk
merangkul perubahan tanpa kehilangan jati diri.

Transformasi menuju model sekolah yang terintegrasi merupakan bagian dari pendidikan islam
yang membawa pembaruan dan dapat berjalan seiring dengan nasionalisme dan pembangunan
manusia. Pendidikan Islam di Kamboja bukan sekadar sarana transmisi ajaran, tetapi juga instrumen
pembentukan karakter, kesetaraan sosial, dan mobilitas komunitas minoritas. Dengan demikian,
pendidikan menjadi arena utama bagi Muslim Khmer untuk mengartikulasikan modernitas versi
mereka sendiri.

Teori konseptual dari penelitian ini memperlihatkan bahwa modernitas tidak bersifat tunggal,
melainkan senantiasa dinegosiasikan dalam kerangka lokal. Muslim Khmer menunjukkan bahwa

menjadi modern tidak berarti meninggalkan tradisi, melainkan menafsirkan ulang nilai-nilai lama agar

|165



Dinamika Identitas Muslim Khmer Pendidikan Islam dan Modernisasi di Kamboja Pasca 1990
Igbal Ramadhan Irsyad Yudiono et al.,)

tetap relevan dengan zaman. Fenomena ini mengilustrasikan bentuk modernitas terlokalisasi yang
berakar pada etika komunitas dan struktur sosial yang khas Kamboja.

Dari sini dinamika Muslim Khmer menegaskan pentingnya memahami Islam bukan sebagai
entitas monolitik, tetapi sebagai pengalaman hidup yang beragam dan kontekstual. Identitas, tradisi,
dan modernitas dalam komunitas ini tidak saling meniadakan, melainkan saling melengkapi dalam
menciptakan ruang sosial yang plural dan resilien. Dengan mempelajari mereka, kita belajar bahwa
kekuatan sebuah komunitas minoritas tidak terletak pada homogenitasnya, tetapi pada

kemampuannya menafsirkan perubahan secara kreatif dan bermartabat.

REFERENSI

Aree, S. (2020). The religious geography of Thailand’s Malay southern provinces. SOJOURN: Journal of
Social Issues in Southeast Asia, 35(3), 456-482. https://doi.org/10.1355/sj35-2f

Asad, T. (1993). Genealogies of religion: Discipline and reasons of power in Christianity and Islam. Johns
Hopkins University Press.

Bruckmayr, P. (2020). Islamic legal crossings and debates in Cambodia: Evidence from fatawa and
French colonial archives in the early twentieth century. Dalam R. M. Feener (Ed.), Islam and the
limits of the state (hlm. 142-164). Brill. https://doi.org/10.4324/9781003185741-7

Fuadi, M. R. (2025). Islamic education’s response to colonialism in Indonesia. Hikmah: Jurnal llmu dan
Pemikiran Islam, 10(1), 45-66. https://doi.org/10.14421/hjie.2025.51-06

Goodman, J. (2020). The minority Muslim experience in mainland Southeast Asia: A different path. Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781003177227

Hefner, R. W. (2008). Making modern Muslims: The politics of Islamic education in Southeast Asia. University
of Hawaii Press.

Hirschkind, C. (2006). The ethical soundscape: Cassette sermons and Islamic counterpublics. Columbia
University Press.

Hunaepi, H. (2025). Mapping religious moderation and its impact on Islamic education. Munaddhomah:
Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 6(1), 55-81. https://doi.org/10.31538/munaddhomah.v6i1.1487

Liow, J. C. (2016). Religion and nationalism in Southeast Asia. Cambridge University Press.
Liow, J. C. (2022). Islam and political power in Indonesia and Malaysia. Cambridge University Press.

Makruf, J. (2022). In the making of Salafi-based Islamic schools in Indonesia. Al-Jami’ah: Journal of Islamic
Studies, 60(1), 227-264. https://doi.org/10.14421/ajis.2022.601.227-264

Mahmood, S. (2005). Politics of piety: The Islamic revival and the feminist subject. Princeton University Press.

Musa, M. Z. (2009). Muslim education in Cambodia after the Pol Pot era. Tafhim: IKIM Journal of Islam
and the Contemporary World, 2(4), 97-118. https://doi.org/10.56389/tafthim.vol2no4.7

Musa, M. Z. (2013). Perkembangan Islam di Asia Tenggara: Kajian Kemboja. Journal of Islamic Studies,

1-18.
Musa, M. Z. (2020a). Initiative in Khmer Islam early schooling: The Svay Khleang experience. Advances
in Social Science, Education and Humanities Research, 510, 524-529.

https://doi.org/10.2991/assehr.k.201017.099
Noor, F. A. (2009). Islam on the move: The Tablighi Jama’at in Southeast Asia. Amsterdam University Press.

Pall, Z. (2022). What divides Salafis: How local realities overwrite grand typologies in Cambodia’s Salafi
movement. Contemporary Islam, 17(1), 1-22. https://doi.org/10.1007/s11562-022-00507-4

Pall, Z., & Pereiro, A. P. (2020). Salafi Islam in Cambodia: Institution building, transnational networks
and patterns of competition in a Muslim-minority context. Die Welt des Islams, 60(2-3), 158-192.
https://doi.org/10.1163/15700607-06023p04

UNESCO. (2023). Global education monitoring report 2023: Southeast Asia — Technology in education.

166)|


https://doi.org/10.1355/sj35-2f
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.4324/9781003185741-7
https://doi.org/10.14421/hjie.2025.51-06
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.4324/9781003177227
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.31538/munaddhomah.v6i1.1487
https://doi.org/10.14421/ajis.2022.601.227-264
https://doi.org/10.56389/tafhim.vol2no4.7
https://doi.org/10.2991/assehr.k.201017.099
https://doi.org/10.1007/s11562-022-00507-4
https://doi.org/10.1163/15700607-06023p04

J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa

UNESCO. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000387214

Warnk, H. (2009). Alternative education or teaching radicalism? New Islamic schools in Southeast Asia.
Journal of Current Southeast Asian Affairs, 28(4), 111-132.
https://doi.org/10.1177/186810340902800406

Yahyani, W. A., Kurnianto, R., & Ariyanto, A. (2020). The role of integrated schools in improving Islamic
education in Muslim minority areas of Cambodia. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 4(2), 149-
162. https://doi.org/10.35723/ajie.v4i2.123

Yusuf, L. (2021). Islam and Buddhist dialogue in Southeast Asia. ISEAS—Yusof Ishak Institute.

Yusuf, M. (2023). The relationship of Islam and the state in contemporary Islamic thought. Dirasah:
Journal of Islamic Studies, 8(2), 55-71. https://doi.org/10.59373/drs.v1i2.11

167


https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000387214
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.1177/186810340902800406
https://doi.org/10.35723/ajie.v4i2.123
https://doi.org/10.59373/drs.v1i2.11

