
Volume 1 Nomor 3 (2025) 

July– September 2025 

Page: 101-109 

Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno 

YIIM 

https://journal.irsyad.org/index.php/      

 

 
 

 

Published by Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno; Indonesia 

 

Islam di Papua: Tiga Pilar Utama - Jejak Tidore (Abad 17), Pola 

Migrasi Nusantara, dan Dinamika Kerukunan Masa Kini 

Islam in Papua: Three Main Pillars - Traces of Tidore (17th Century), Migration Patterns in the Archipelago, and the Dynamics of Contemporary Harmony 

 

Mirza Ali Kharisudin1, Rizky Nur Rohman2, Muh Ridwan Wahyu Pratama3 

1,2,3 UIN Raden Mas Said Surakarta, Indonesia; mirza678ali@gmail.com 

 

 

Article history  Submitted: 2025/10/04; Revised: 2025/11/20; Accepted: 2025/12/13 

Abstract 

 

 

 

 

 

 
Since the 17th century, Tidore has served as a center of Islamic power, 

influencing the Papuan region through trade, political relations, and the 

appointment of local rulers, resulting in the development of Islamization 

along the Papuan coast. Migration flows from the colonial era to the modern 

Transmigration program, along with economic mobility and urbanization, 

have shaped Papua's ethnic diversity but have also created unequal access to 

economic, land, and political rights between Indigenous Papuans (OAP) and 

migrants. The purpose of this study is to highlight the link between the 

historical role of the Tidore Sultanate, the dynamics of migration in the 

archipelago, and the challenges of contemporary harmony in Papua. This 

research method uses a qualitative approach with a library approach through 

analysis of journals, books, and historical documents to understand the 

relationship between the history of power, migration, and harmony. The 

results show that various social frictions in Papua are more triggered by a 

sense of structural injustice than by differences in identity itself. However, 

local values such as one hearth, three stones, as well as the role of traditional 

leaders and religious institutions such as the FKUB (FKUB) contribute 

significantly to maintaining harmony and acting as mediators when potential 

conflicts arise. In conclusion, Papuan social integration requires affirmative 

policies for indigenous Papuans, equal access to resources, and strengthening 

local wisdom as a foundation for harmony. 

Keywords  Harmony in Papua, Nusantara Migration, Tidore Sultanate. 

 

 © 2025 by the authors. This is an open-access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY SA) license, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/. 

 

 

PENDAHULUAN 

Peran historis Kesultanan Tidore di Maluku sangat sentral sebagai pusat kekuatan Islam dan 

pengendali strategis jalur perdagangan rempah-rempah yang penting secara global pada abad ke-17. 

Pengaruh politik Kesultanan Tidore meluas jauh hingga ke kawasan Papua Barat, meliputi Raja Ampat, 

Fakfak, dan Kaimana, melalui implementasi sistem 'uku' atau daerah taklukan. Perluasan kekuasaan ini 

juga berfungsi sebagai mekanisme utama islamisasi di wilayah timur Nusantara, yang disebarkan melalui 

jaringan perdagangan, interaksi sosial-budaya, dan pengangkatan penguasa lokal. Kesultanan ini menjadi 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Islam di Papua: Tiga Pilar Utama - Jejak Tidore (Abad 17), Pola Migrasi Nusantara, dan Dinamika Kerukunan Masa Kini 

Mirza Ali Kharisudin et al.,)  

 

 

102  

 

 

simpul geopolitik dan budaya yang menghubungkan Maluku dengan Papua (Handoko and Mansyur 

2018). 

Meskipun menghadapi tantangan dari kekuatan kolonial Eropa, terutama Belanda, Tidore 

menunjukkan semangat perjuangan yang gigih. Hal ini mencapai puncaknya melalui perlawanan heroik 

yang dipimpin oleh Sultan Nuku pada akhir abad ke-18 hingga awal abad ke-19. Upaya Sultan Nuku 

untuk merebut kembali kedaulatan dan mempertahankan wilayah pengaruh Tidore, termasuk di Papua, 

menandai periode keemasan perlawanan Tidore terhadap dominasi kolonial. Meskipun kontrol Belanda 

semakin kuat pada abad ke-19, warisan pengaruh Tidore, khususnya dalam aspek keagamaan dan 

budaya, tetap kokoh di wilayah Papua hingga masa kemerdekaan Indonesia (Pamungkas 2019). 

Konteks sejarah Tidore bersinggungan erat dengan dinamika migrasi di Nusantara, yang memiliki 

akar panjang sejak pergerakan awal Proto-Melayu dan Deutro-Melayu. Mobilitas penduduk ini semakin 

terstruktur dan masif pada masa kolonial melalui kebijakan Kolonisasi Belanda, yang bertujuan 

memenuhi kebutuhan tenaga kerja, dan dilanjutkan oleh Pemerintah Republik Indonesia melalui 

program Transmigrasi untuk pemerataan penduduk dan tujuan ekonomi (Widodo and Supriatin 2023). 

Lampung merupakan salah satu wilayah pionir yang menjadi studi kasus utama dalam tiga fase besar 

perpindahan penduduk ini. 

Di era modern, pola migrasi internal seperti urbanisasi semakin meningkat dan didorong oleh 

faktor-faktor sosio-ekonomi yang kuat. Harapan untuk meningkatkan taraf hidup, mencari pekerjaan, 

dan mengakses fasilitas yang lebih baik menjadi pendorong utama perpindahan penduduk ke daerah 

tujuan, selaras dengan teori migrasi yang mempertimbangkan faktor pendorong dan penarik (Qomariya, 

Soetarto, and Nur Inna 2021). Selain migrasi internal, globalisasi juga memicu fenomena migrasi 

internasional dan diaspora, di mana para migran membawa serta ikatan budaya dan agama dari daerah 

asal ke destinasi baru (Maulidia 2022). 

Warisan sejarah dan dinamika migrasi yang kompleks ini pada akhirnya menciptakan tantangan 

kerukunan dan integrasi sosial di Papua saat ini, sebuah wilayah yang sangat majemuk dengan ratusan 

suku asli. Perubahan struktural akibat kedatangan pendatang dari berbagai etnis telah memunculkan 

dinamika relasi sosial yang tidak selalu harmonis, terutama dalam aspek ketimpangan akses terhadap 

sumber daya ekonomi, lahan, dan politik antara Orang Asli Papua (OAP) dan masyarakat pendatang (Ali, 

Rais, and Halik 2025). Kondisi ini memerlukan kebijakan afirmatif untuk menjamin keadilan sosial bagi 

OAP. 

Meskipun menghadapi tantangan, masyarakat Papua juga menunjukkan kekuatan dalam menjaga 

kohesi sosial melalui nilai-nilai tradisional. Nilai-nilai seperti falsafah "satu tungku tiga batu" di Fakfak, 

yang menyimbolkan kerukunan lintas iman, menjadi bukti praktik toleransi yang sudah mengakar. Peran 

sentral tokoh adat dan lembaga keagamaan seperti Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) menjadi 

sangat penting sebagai mediator dan penjaga nilai di tengah masyarakat yang beragam, memastikan 

bahwa kerukunan tidak hanya bersifat simbolik, tetapi terwujud dalam praktik kehidupan sosial sehari-

hari (Pandaiya, Ngabalin, and Camerling 2021). 

Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk menyoroti keterkaitan antara peran historis Kesultanan 

Tidore, dinamika migrasi Nusantara, dan tantangan kerukunan masa kini di Papua. Diharapkan 

penelitian ini bisa menjadi penguat dan sumber rujukan dalam hubungan antara sejarah kekuasaan, 

migrasi, dan kerukunan serta memberikan gambaran yang lebih luas dan mendalam mengenai Islam di 

Papua: Tiga Pilar Utama - Jejak Tidore (Abad 17), Pola Migrasi Nusantara, dan Dinamika Kerukunan 

Masa Kini. 



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa  

 

 

 

       103 

 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif denan pendekatan Pustaka. Penelitian ini meninjau 

literatur sebelumnya tentang judul jurnal tersebut dalam konteks penelitian kepustakaan, yang 

merupakan jenis penelitian kualitatif yang biasanya dilakukan melakukan pencarian data tidak langsung 

Oleh karena itu, kepustakaan penelitian bergantung pada karya tertulis, termasuk hasil penelitian yang 

sudah maupun yang belum dipublikasikan, serta sumber informasi lainnya. 

Dalam penelitian ini, data yang diperoleh bukanlah data yang langsung diperoleh dari lapangan, 

melainkan data yang dikumpulkan melalui studi terhadap berbagai karya tertulis seperti jurnal, buku, 

artikel, tesis, disertasi, dan dokumen lainnya yang relevan. Hasil dari penelitian pustaka ini dapat 

memberikan gambaran yang lebih luas dan mendalam mengenai Islam di Papua: Tiga Pilar Utama - Jejak 

Tidore (Abad 17), Pola Migrasi Nusantara, dan Dinamika Kerukunan Masa Kini. Metode ini digunakan 

untuk penelitian yang membutuhkan pemahaman teoritis dan konsep yang lebih luas sebelum 

melakukan penelitian lapangan atau eksperimen. 

TEMUAN DAN PEMBAHASAN 

Peran Kesultanan Tidore (Abad ke-17 hingga Masa Kolonial) 

Kesultanan Tidore merupakan salah satu kerajaan Islam yang terpenting di kawasan Maluku, 

yang berperan sangat strategis pada abad ke-17 hingga masa kolonial. Kesultanan ini memiliki posisi 

yang unik dan kuat sebagai pusat kekuasaan yang pengaruhnya meluas tidak hanya di Maluku tetapi 

juga hingga wilayah Papua, termasuk Raja Ampat, Fakfak, Kaimana, dan Teluk Bintuni. Peran Tidore 

sangat menonjol dalam proses islamisasi di wilayah timur Nusantara, khususnya Papua, melalui 

pengaruh politik, perdagangan, serta hubungan sosial budaya yang dibangun antara pusat kekuasaan 

Tidore dengan penguasa lokal di daerah-daerah tersebut (Handoko and Mansyur 2018). 

Selama abad ke-17, Kesultanan Tidore dikenal sebagai salah satu pusat yang menguasai jaringan 

perdagangan rempah-rempah seperti cengkih dan pala yang sangat diminati oleh pasar internasional. 

Posisi Tidore yang strategis memungkinkan kontrol terhadap jalur perdagangan laut penting di 

kawasan Maluku dan Papua. Kesultanan ini juga aktif dalam menjalin hubungan politik yang 

memperkuat kekuasaannya dengan memberikan pengaruh kepada raja-raja lokal di wilayah Papua dan 

sekitarnya melalui sistem “uku” atau daerah taklukan. Hal ini terlihat dari bagaimana pengangkatan 

raja-raja Islam di Raja Ampat dilakukan oleh Kesultanan Tidore, sebagai upaya memperluas kekuasaan 

politik sekaligus menyebarkan agama Islam yang menjadi ciri khas kerajaan tersebut (Handoko and 

Mansyur 2018). 

Proses islamisasi di Papua dimulai dengan kedatangan pedagang Muslim dari Maluku dan 

wilayah Nusantara lainnya yang melakukan kontak dengan penduduk pesisir Papua. Kontak ini bukan 

hanya sebatas kegiatan ekonomi tetapi juga menjadi medium penyebaran nilai-nilai agama Islam dan 

budaya baru. Melalui perdagangan komoditas seperti hasil laut dan kayu, para pedagang tersebut turut 

memperkenalkan Islam yang kemudian diadopsi oleh pemimpin lokal. Bukti-bukti sejarah yang kuat 

terkait islamisasi tersebut dapat ditemukan di makam-makam kuno dan tradisi lisan yang masih 

bertahan di daerah pesisir seperti Fakfak dan Raja Ampat. Tradisi-tradisi ini menjadi cerminan 

bagaimana agama Islam diterima dan diintegrasikan dalam kehidupan masyarakat lokal, sekaligus 

membuktikan keberadaan kesultanan Tidore sebagai pusat penyebaran agama dan budaya 

Islam(Syahid, Gerung, and Tumundo 2009). 



Islam di Papua: Tiga Pilar Utama - Jejak Tidore (Abad 17), Pola Migrasi Nusantara, dan Dinamika Kerukunan Masa Kini 

Mirza Ali Kharisudin et al.,)  

 

 

104  

 

 

Ketika masa kolonial bermula, Kesultanan Tidore menghadapi tantangan yang cukup besar dari 

berbagai kekuatan kolonial, terutama Belanda. Awalnya, Tidore sempat bekerjasama dengan Spanyol 

dalam menghadapi Portugis dan kolonialis Eropa lainnya, namun kemudian pada pertengahan abad 

ke-17, Kesultanan Tidore mulai menjalin hubungan dengan VOC Belanda. Perjanjian dengan Belanda 

ini membatasi kedaulatan penuh Tidore, namun masih memberikan pengakuan atas wilayah pengaruh 

Tidore termasuk Papua. Di masa ini, Belanda memanfaatkan monopolinya atas perdagangan rempah-

rempah dan mulai mendirikan benteng-benteng pertahanan untuk mengatur dan memonopoli jalur 

perdagangan, termasuk yang berada di wilayah kekuasaan Tidore (Syahid, Gerung, and Tumundo 

2009). 

Salah satu tokoh paling sentral dalam periode ini adalah Sultan Nuku, yang memimpin 

perlawanan besar melawan VOC dan Belanda pada akhir abad ke-18 hingga awal abad ke-19. Sultan 

Nuku berhasil menggalang kekuatan dan dukungan dari wilayah Tidore, Ternate, serta wilayah di 

Papua dan sekitarnya untuk melawan dominasi kolonial. Ia bahkan dengan bantuan Inggris sempat 

merebut kembali beberapa wilayah yang sebelumnya jatuh ke tangan Belanda. Gerakan perlawanan 

Sultan Nuku menandai periode puncak kejayaan dan semangat perjuangan Kesultanan Tidore untuk 

mempertahankan kedaulatannya dan memperjuangkan hak-hak politiknya atas wilayah yang menjadi 

bagian kekuasaannya (Pamungkas 2019). 

Namun, tekanan kolonial Belanda semakin meningkat pada abad ke-19 dan awal abad ke-20. 

Belanda memperkuat kontrolnya melalui perjanjian-perjanjian politik dan ekonomi yang membatasi 

aktivitas Kesultanan Tidore, termasuk penghapusan ekspedisi hongi yang selama ini menjadi simbol 

kekuasaan Tidore dalam mengontrol wilayah perairan di sekitar Maluku dan Papua. Meskipun 

demikian, pengaruh Kesultanan Tidore tetap bertahan terutama di wilayah Raja Ampat dan pesisir 

Papua Barat hingga masa kemerdekaan Indonesia. Kesultanan ini tidak hanya dianggap sebagai 

pemerintahan tradisional, tetapi juga sebagai institusi penting yang mendorong penyebaran agama 

Islam dan integrasi sosial budaya di wilayah tersebut (Pamungkas 2019). 

Secara keseluruhan, peran Kesultanan Tidore dalam sejarah Indonesia bagian timur sangat 

penting dan banyaknya segi. Tidore bukan hanya sekadar kerajaan lokal yang bertahan di masa 

kolonial, tetapi juga pusat geopolitik dan budaya yang menghubungkan Maluku dengan Papua. 

Perpaduan antara kekuatan politik, peran strategis dalam perdagangan rempah, dan pengaruh dalam 

islamisasi menjadikan Kesultanan Tidore sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari proses sejarah 

panjang integrasi wilayah timur Indonesia dan penyebaran Islam di Nusantara Timur. 

Dinamika Migrasi Nusantara dari Masa Kolonial Hingga Masa Modern 

Dinamika migrasi di Nusantara memiliki akar historis yang panjang, bahkan sebelum era 

kolonial. Secara geologis, jalur migrasi nenek moyang bangsa Indonesia, yaitu kelompok Proto-Melayu 

dan Deutro-Melayu, telah membentuk keberagaman suku bangsa saat ini, dengan rute yang umumnya 

melalui jalur barat (Yunan) dan dipengaruhi oleh kondisi geomorfologis berupa lembah sungai, pesisir 

pantai, dan dataran rendah, yang turut menentukan cara bertahan hidup dan kebudayaan yang 

dihasilkan  (Nanda et al. 2025) 

Jauh sebelum kedatangan kekuatan kolonial, Nusantara telah dikenal sebagai wilayah maritim 

yang menjadi pusat perdagangan. Aktivitas perdagangan ini memicu mobilitas orang-orang ke luar 

tempat tinggalnya untuk menjual hasil pertanian, yang menandai bentuk awal interaksi antarwilayah. 

Namun, konsep kemaritiman Nusantara ini mengalami "kehancuran" ketika dikuasai oleh VOC, yang 

pada akhirnya berimbas pada penguasaan wilayah, sebelum era kolonial secara resmi berakhir pada 

proklamasi kemerdekaan (Widyatantri 2025). 



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa  

 

 

 

       105 

 

 

Memasuki abad ke-16, perairan Nusantara mulai dijelajahi oleh kapal-kapal dagang Eropa 

karena kekayaan rempah-rempah dan hasil alam lainnya. Kehadiran koloni asing ini ditandai dengan 

aktivitas komersial dan politik, yang jejaknya dapat ditelusuri melalui catatan sejarah dan bukti 

arkeologi. Keberadaan sumber rempah-rempah tersebut bukan hanya menjadi bukti jaringan 

perdagangan, tetapi juga bukti adanya komunitas asing yang menetap di wilayah Nusantara, menandai 

bentuk awal migrasi masuk (in-migration) pada masa kolonial  (Harkantiningsih 2014). 

Pada awal abad ke-19, seiring menguatnya pengaruh kolonial, dinamika interaksi antar-etnis di 

wilayah-wilayah seperti Pesisir Timur Sumatra menjadi sorotan. Catatan perjalanan John Anderson 

(1823) menggambarkan kehidupan sosial dan dinamika antar-etnis di Batubara. Di wilayah ini, terjadi 

interaksi dan bahkan konflik antar-etnis karena perbedaan budaya, tradisi, dan kepentingan yang 

saling berhadapan, yang juga tercermin dalam pola perdagangan, di mana Masyarakat Melayu 

memposisikan diri lebih dominan secara budaya dan politik  (Maulana, Siregar, and Nasution 2025). 

Kebijakan migrasi internal yang paling masif dimulai sejak masa kolonial hingga masa modern. 

Penelitian di Lampung menunjukkan bahwa migrasi terjadi dalam tiga masa: Kolonial Belanda 

(Kolonisatie) untuk kepentingan perkebunan dan tenaga kerja, Pendudukan Jepang (Kokuminggakari) 

untuk membantu ekonomi perang, dan Pemerintahan RI (Transmigrasi) yang bertujuan untuk 

penyebaran penduduk, perbaikan ekonomi, dan mengurangi kepadatan Pulau Jawa. Lampung sendiri 

menjadi pionir dalam proyek perpindahan penduduk ini di ketiga masa pemerintahan tersebut  

(Widodo and Supriatin 2023). 

Dampak dari kebijakan Transmigrasi (paska-kolonial/modern) salah satunya terlihat pada 

kebertahanan budaya di daerah tujuan. Di Kota Metro dan wilayah penyangganya (Lampung), 

berbagai aspek budaya Jawa masih dipertahankan dan lestari dalam komunitas transmigran, termasuk 

bahasa sehari-hari, ritual adat seperti selametan dan ruwatan, seni pertunjukan, hingga semangat 

gotong royong (sambatan). Kelestarian budaya ini diperkuat oleh dominasi komunitas Jawa dan 

partisipasi generasi muda  (Wibowo et al. 2025). 

Pada masa modern, dinamika migrasi internal dipicu oleh faktor-faktor sosio-ekonomi. 

Contohnya di Desa Talango, migrasi didorong oleh faktor ekonomi yang kuat, terutama harapan untuk 

mengubah standar hidup menjadi lebih baik dan adanya ketersediaan pekerjaan di tempat tujuan 

migrasi. Analisis migrasi ini sering menggunakan teori Everett S. Lee (1970), yang mempertimbangkan 

faktor positif (penarik), negatif (pendorong), dan netral dalam proses perpindahan penduduk  

(Qomariya, Soetarto, and Nur Inna 2021). 

Secara keseluruhan, dinamika penduduk Indonesia selama periode 2015-2025 menunjukkan 

transformasi struktural yang signifikan, ditandai dengan munculnya bonus demografi dan 

peningkatan pesat dalam urbanisasi. Urbanisasi, yang merupakan salah satu bentuk migrasi internal 

modern, terus meningkat dan berimplikasi besar pada perencanaan pembangunan nasional, seperti 

kebutuhan akan infrastruktur dan lapangan pekerjaan  (Danil and Rochayati 2025). 

Akhirnya, pada masa modern, migrasi tidak lagi hanya bersifat internal tetapi juga global. 

Fenomena Imigrasi, Diaspora, dan Transnational Migration menjadi objek kajian sosiologi 

keimigrasian. Diaspora didefinisikan bukan hanya perpindahan, tetapi juga membawa serta rasa 

keterikatan atau kepemilikan terhadap nilai-nilai (seperti agama atau budaya) dari daerah asal. 

Fenomena ini juga diperkuat oleh globalisasi yang meningkatkan volume dan perluasan destinasi 

migrasi internasional  (Maulidia 2022). 

Tantangan kerukunan dan Integrasi Masa Kini 



Islam di Papua: Tiga Pilar Utama - Jejak Tidore (Abad 17), Pola Migrasi Nusantara, dan Dinamika Kerukunan Masa Kini 

Mirza Ali Kharisudin et al.,)  

 

 

106  

 

 

Papua merupakan wilayah dengan tingkat kemajemukan etnis dan budaya tertinggi di 

Indonesia, dengan lebih dari 250 suku asli yang tersebar di wilayah pesisir, dataran rendah, hingga 

pegunungan. Keberagaman ini membentuk struktur sosial yang unik, tetapi sekaligus menghadirkan 

tantangan besar dalam membangun integrasi sosial dan menjaga keharmonisan antar kelompok. 

Keragaman tersebut tidak hanya bersifat etnis, tetapi juga agama, di mana masyarakat Papua hidup 

berdampingan dalam identitas Kristen (Protestan dan Katolik), Islam, serta kepercayaan local (Yanti et 

al. 2025). 

Secara sosial-politik, tantangan integrasi di Papua tidak dapat dilepaskan dari sejarah panjang 

transmigrasi, pemekaran wilayah, dan kebijakan pembangunan yang sering kali belum sepenuhnya 

berpihak kepada Orang Asli Papua (OAP). Kehadiran pendatang dari berbagai etnis seperti Bugis, 

Jawa, Toraja, dan lainnya telah mengubah struktur sosial dan ekonomi Papua secara signifikan. 

Perubahan ini memunculkan dinamika relasi yang tidak selalu harmonis, terutama dalam aspek 

penguasaan lahan, akses ekonomi, dan representasi politik (Ali, Rais, and Halik 2025). 

Papua merupakan salah satu wilayah di Indonesia yang memiliki keragaman agama dan etnis 

yang sangat kuat. Mayoritas penduduknya beragama Kristen, baik Protestan maupun Katolik, 

sementara umat Islam hadir sebagai kelompok minoritas yang cukup besar dan tersebar di berbagai 

wilayah. Kondisi ini menciptakan ruang perjumpaan sosial yang intens antara kelompok agama dan 

etnis yang berbeda. Dalam kehidupan sehari-hari, interaksi lintas iman di Papua pada umumnya 

berlangsung secara terbuka dan saling menghormati. Penelitian tentang toleransi beragama di wilayah 

Papua menunjukkan bahwa sebagian besar masyarakat masih memegang sikap saling menghargai 

dalam kehidupan sosial, meskipun perbedaan keyakinan cukup tajam (Amalia and Nanuru 2018). 

Keberadaan umat Islam di tengah dominasi masyarakat Kristen tidak hanya dapat dipahami 

sebagai dampak migrasi, tetapi juga sebagai bagian dari proses sejarah sosial yang panjang. Umat Islam 

telah membangun relasi sosial melalui perdagangan, perkawinan, dan interaksi budaya yang menyatu 

dengan kehidupan masyarakat lokal. Di beberapa wilayah seperti Fakfak, nilai adat satu tungku tiga 

batu bahkan menjadi simbol kuat kehidupan lintas agama, di mana Islam, Katolik, dan Protestan hidup 

dalam satu ikatan kekerabatan yang harmonis (Pandaiya, Ngabalin, and Camerling 2021). 

Perbedaan identitas etnis dan agama di Papua pada dasarnya merupakan kekayaan sosial, 

namun dalam kondisi tertentu dapat berubah menjadi sumber ketegangan, terutama ketika dikaitkan 

dengan perebutan sumber daya ekonomi, tanah, dan akses kekuasaan. Penelitian tentang dinamika 

interaksi sosial masyarakat Papua menunjukkan bahwa konflik tidak selalu muncul karena perbedaan 

itu sendiri, tetapi lebih sering dipicu oleh rasa ketidakadilan dan ketimpangan akses terhadap sumber 

daya strategis (Ali, Rais, and Halik 2025). 

Tantangan berikutnya yang tidak kalah penting adalah persoalan kesetaraan antara Orang Asli 

Papua (OAP) dan penduduk pendatang, baik yang beragama Islam maupun Kristen. Ketimpangan 

dalam bidang pendidikan, ekonomi, dan kesempatan kerja masih menjadi persoalan struktural yang 

dirasakan oleh banyak OAP. Studi tentang keragaman etnis dan pendidikan multikultural di Papua 

menegaskan bahwa rendahnya akses pendidikan dan lemahnya perlindungan sosial bagi OAP 

memperbesar jurang sosial dengan masyarakat pendatang (Yanti et al. 2025). Kondisi ini berimplikasi 

langsung terhadap rasa keterpinggiran yang kemudian memicu resistensi sosial. Oleh karena itu, 

tantangan integrasi di Papua tidak cukup diatasi melalui pendekatan keamanan semata, tetapi harus 

disertai kebijakan afirmatif yang menjamin keadilan sosial, penguatan kapasitas OAP, serta 

pengelolaan sumber daya yang adil dan transparan. 



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa  

 

 

 

       107 

 

 

Pola pemukiman masyarakat di beberapa wilayah Papua, khususnya di kawasan perkotaan 

seperti Jayapura, menunjukkan kecenderungan terbentuknya pengelompokan hunian berdasarkan 

latar belakang etnis dan asal penduduk. Masyarakat Orang Asli Papua (OAP) umumnya masih 

bertahan di kampung-kampung adat seperti Tobati dan Enggros, sementara kelompok pendatang 

cenderung menempati kawasan pemukiman baru yang berkembang mengikuti pusat-pusat ekonomi 

dan jaringan transportasi. Kondisi ini tidak hanya dipengaruhi oleh faktor sejarah migrasi dan 

kebijakan penataan kota, tetapi juga oleh ikatan kekerabatan, rasa aman sosial, serta kedekatan dengan 

sumber penghidupan tradisional (Putra, Widyastomo, and Sudiro 2024). Pola seperti ini membentuk 

ruang sosial yang relatif homogen, baik dari sisi etnis maupun agama, sehingga interaksi lintas 

kelompok tidak selalu berlangsung secara intens dalam kehidupan sehari-hari. 

Peran tokoh adat dan pemuka agama menjadi elemen penting dalam menjaga kerukunan 

masyarakat Papua yang beragam secara etnis dan religius. Studi tentang peran FKUB Kota Jayapura 

menunjukkan bahwa lembaga ini berfungsi sebagai ruang dialog dan koordinasi antarumat beragama, 

sekaligus sebagai mediator ketika muncul potensi gesekan di tingkat komunitas. Program pembinaan 

kerukunan, penyuluhan moderasi agama, serta forum komunikasi antar-gereja dan masjid menjadi 

instrumen yang digunakan FKUB untuk memperkuat hubungan antar kelompok. Pendekatan ini tidak 

hanya menekankan toleransi, tetapi juga mendorong kerja sama dalam kegiatan sosial, sehingga 

hubungan antaragama tidak berhenti pada ranah simbolik tetapi hadir dalam praktik keseharian 

masyarakat (Amirullah et al. 2022). 

Selain lembaga keagamaan, lembaga adat dan tokoh adat memainkan peran sentral dalam 

menjaga kohesi sosial di berbagai wilayah Papua. Lembaga adat berfungsi sebagai penjaga nilai, 

penengah konflik, dan pengatur relasi antar-kelompok melalui mekanisme adat seperti musyawarah, 

dudu tikar, dan penyelesaian sengketa berbasis kekerabatan. Nilai-nilai lokal yang dijaga oleh tokoh 

adat seperti rasa hormat, persaudaraan, dan keterikatan komunal menjadi modal sosial yang 

memperkuat kerukunan di tengah dinamika politik dan ekonomi yang sering kali memicu ketegangan. 

Peran tokoh adat ini terbukti efektif terutama dalam menjaga harmoni di wilayah kampung adat, di 

mana otoritas adat masih dihormati oleh masyarakat lintas agama (Suryawan 2022). 

Nilai-nilai toleransi tradisional di Papua tumbuh dari kuatnya ikatan kekerabatan, semangat 

persaudaraan lintas iman, serta kebiasaan hidup bersama dalam keberagaman. Masyarakat di sejumlah 

wilayah Papua menunjukkan bahwa perbedaan agama tidak menghalangi terbangunnya relasi sosial 

yang harmonis. Dalam praktik kehidupan sehari-hari, hubungan antaranggota keluarga dan 

antarwarga tetap terjalin erat meskipun berbeda keyakinan. Sikap saling menghormati, solidaritas 

sosial, dan kesadaran kolektif sebagai satu komunitas menjadi fondasi utama dalam menjaga 

kerukunan umat beragama (Renna 2021). 

SIMPULAN  

Kesultanan Tidore memiliki peran historis yang sangat penting dalam membentuk identitas 

Islam dan struktur sosial di Papua. Sejak abad ke-17, Tidore tidak hanya menjadi pusat kekuasaan 

politik dan perdagangan rempah di Maluku, tetapi juga aktor kunci dalam proses islamisasi di wilayah 

timur Nusantara. Melalui jaringan perdagangan, hubungan politik, serta pengangkatan penguasa lokal, 

pengaruh Tidore menyebar hingga Raja Ampat, Fakfak, dan Kaimana. Perlawanan Sultan Nuku pada 

akhir abad ke-18 menegaskan upaya mempertahankan kedaulatan serta wilayah pengaruh Tidore, dan 

meninggalkan warisan budaya serta keagamaan yang masih terlihat di pesisir Papua hingga masa 

modern. 



Islam di Papua: Tiga Pilar Utama - Jejak Tidore (Abad 17), Pola Migrasi Nusantara, dan Dinamika Kerukunan Masa Kini 

Mirza Ali Kharisudin et al.,)  

 

 

108  

 

 

Dinamika migrasi Nusantara memiliki akar yang panjang dan terus membentuk komposisi 

masyarakat Indonesia, termasuk Papua. Mobilitas penduduk, yang dimulai sejak era Proto-Melayu dan 

Deutro-Melayu, semakin terstruktur pada masa kolonial melalui kebijakan Kolonisatie dan kemudian 

diikuti oleh program Transmigrasi pasca-kemerdekaan. Pada masa modern, migrasi didorong oleh 

faktor ekonomi, urbanisasi, dan globalisasi. Gelombang migrasi ini berkontribusi pada meningkatnya 

keberagaman etnis dan budaya di Papua, namun sekaligus memunculkan tantangan terkait distribusi 

sumber daya dan relasi sosial. 

REFERENSI  

Ali, Muhammad, Lukman Rais, and Wahyudin Halik. 2025. “Antara Integrasi Dan Resistensi : 
Dinamika Pola Interaksi Sosial Masyarakat Asli Papua.” Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora 14 (2): 
290–303. 

Amalia, Ainna, and ricardo freedom Nanuru. 2018. “Toleransi Beragama Masyarakat Bali, Papua, 
Maluku.” Jurnal Darussalam : Jurnal Pendidikan ,Komunikasi Dan Pemikiran Hukum Islam. 10 (1): 
150–61. http://www.tjyybjb.ac.cn/CN/article/downloadArticleFile.do?attachType=PDF&id=9987. 

Amirullah, Eko Siswanto, Syaiful Muhyidin, and Athoillah Islamy. 2022. “Pancasila Dan Kerukunan 
Hidup Umat Beragama: Manifestasi Nilai-Nilai Pancasila Dalam Peran Forum Kerukunan Umat 
Bergama Kota Jayapura.” Jurnal Pancasila Dan Kerukunan Hidup Umat Beragama 8 (1): 197–215. 

Danil, and Nurin Rochayati. 2025. “Analisis Dinamika Penduduk Dan Perubahan Komposisi Demografi 
Di Indonesia: Implikasi Bagi Perencanaan Pembangunan.” Education, Social Sciences, and 
Linguistic: Conference Series 1 (2): 106–11. https://journal.ummat.ac.id/index.php/ecs. 

Handoko, Wuri, and Syahruddin Mansyur. 2018. “Kesultanan Tidore : Bukti Arkeologi Sebagai Pusat 
Kekuasan Islam Dan Pengaruhnya Di Wilayah Periferi.” Jurnal Berkala Arkeologi 38 (1): 17–38. 

Harkantiningsih, Naniek. 2014. “Pengaruh Kolonial Di Nusantara.” Majalah Arkeologi 23 (4): 67–80. 

Maulana, Imran, Yusra Dewi Siregar, and Kasron Muhsin Nasution. 2025. “Analisis Sejarah Sosial 
Masyarakat Batubara Serta Dinamika Etnis Dalam ’ Mission to The East Coast of Sumatra ’ Oleh 
John Anderson ( Abad Ke-19 ).” Jurnal Penelitian Ilmu Ilmu Sosial 3 (November): 349–59. 

Maulidia, Hanifa. 2022. “Imigrasi, Diaspora, Dan Transnational Migration Dalam Kajian Sosiologi 
Keimigrasian Immigration, Diaspora, and Transnational Migration in Sociology of Immigration 
Studies.” Jurnal Ilmiah Kajian Keimigrasian 5 (1): 45–60. https://doi.org/10.52617/jikk.v5i1.317. 

Nanda, Shelia, Mely Wulandari, Khoirul Iqbal, Sani Safitri, and Rani Oktapiani. 2025. “Telaah 
Geomorfologis : Jalur Migrasi Nenek Moyang Bangsa Indonesia Proto Dan Deutro Melayu.” El-
Jughrafiyah 5 (2): 190. https://doi.org/10.24014/jej.v5i2.36740. 

Pamungkas, Cahyo. 2019. “Menelusuri Akar Konflik Dan Kebijakan Damai Di Tanah Papua.” 
Antropologi Indonesia 40 (2): 1–24. https://doi.org/10.7454/ai.v40i2.12217. 

Pandaiya, Delvia, Marthinus Ngabalin, and Lindra Yolandra Camerling. 2021. “Pengaruh Budaya ‘Satu 
Tungku Tiga Batu’ Terhadap Sikap Toleransi Beragama Pada Masyarakat Werba Fakfak Papua.” 
Jurnal Misioner 1 (1): 18–40. www.jurnal.sttkibaid.ac.id/. 

Putra, Awal Purnama, Deasy Widyastomo, and Sudiro Sudiro. 2024. “Perkembangan Pola Permukiman 
Tradisional Berbasis Kearifan Lokal (Studi Kasus: Kampung Enggros Dan Kampung Tobati Di 
Kota Jayapura).” Jurnal Wilayah, Kota Dan Lingkungan Berkelanjutan 3 (2): 01–11. 
https://doi.org/10.58169/jwikal.v3i2.481. 

Qomariya, Fajrin Nurul, Hadi Soetarto, and Alfiyah Nur Inna. 2021. “Migrasi Dalam Perubahan Sosial 
Ekonomi Masyarakat Desa Talango.” Jurnal Public Corner Fisip Universitas Wiraraja 16 (1): 79–96. 

Renna, Hendrik Ryan Puan. 2021. “Satu Tungku Tiga Batu, Toleransi Hidup Beragama Masyarakat Fak-
Fak: Tinjauan Ensiklik Fratelli Tutti.” Jurnal Antropologi Papua II (2): 75–86. 

Suryawan, I Ngurah. 2022. “Membangun Kampung Adat Dan Juga Melawan Investasi : Artikulasi Adat 
Di Kabupaten Jayapura , Papua Developing Customary Villages and Ressisting Investment : 



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa  

 

 

 

       109 

 

 

Articulation Indigenous People in Jayapura of Papua.” Jurnal Masyarakat Indonesia 48 (1): 31–46. 

Syahid, Achmad, Arthur Gerung, and Deyvi Tumundo. 2009. “Kampung Tidore Di Pulau Sangihe Dan 
Pulau Lembeh: Dinamika Antar Wilayah Dan Agama Pada Abad Ke-17 Dan 18 Achmad,” 1–19. 

Wibowo, Arman Surya, Wasino, Edi Kurniawan, and Argitha Aricindy. 2025. “Kebertahanan Budaya 
Jawa Pada Masyarakat Transmigran Di Kota Metro Dan Wilayah Penyanggah : Studi Observasi 
Lapangan Dan Studi Pustaka The Survival of Javanese Culture in Transmigrant Communities in 
Metro City and the Buffer Zone : A Field Observation Stu.” Jurnal Intelek Dan Cendekiawan 
Nusantara 2 (November): 8352–62. 

Widodo, Setio, and Endang Supriatin. 2023. “Menelurusi Arus Migrasi Di Lampung Dalam Tiga Masa.” 
HISTORIA: Jurnal Program Studi Pendidikan Sejarah 11 (2): 213. 
https://doi.org/10.24127/hj.v11i2.7466. 

Widyatantri, Tyas Dyah. 2025. “Perkembangan Maritim Nusantara Yang Menjadi Awal Dari Kegiatan 
Perdagangan Di Wilayah Banten.” JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 2 (2): 326–34. 

Yanti, Hapsari Rahma, Anzilni uswatun Hasanah, Dian Miagia Ilyas, Nadia Sampulawa, Dewi Nur 
Annisa, and Sulis Maryati. 2025. “Keragaman Etnis Di Papua: Pemetaan Kelompok Etnis Utama 
Dan Urgensi Pendidikan Multikultural Di Papua.” Jurnal Cendekia Pendidikan 14 (1). 

Yahyani, W. A., Kurnianto, R., & Ariyanto, A. (2020). The role of integrated schools in improving Islamic 
education in Muslim minority areas of Cambodia. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 4(2), 149–
162. https://doi.org/10.35723/ajie.v4i2.123 

Yusuf, I. (2021). Islam and Buddhist dialogue in Southeast Asia. ISEAS–Yusof Ishak Institute. 

Yusuf, M. (2023). The relationship of Islam and the state in contemporary Islamic thought. Dirasah: 
Journal of Islamic Studies, 8(2), 55–71. https://doi.org/10.59373/drs.v1i2.11 

Warnk, H. (2009). Alternative education or teaching radicalism? New Islamic schools in Southeast Asia. 
Journal of Current Southeast Asian Affairs, 28(4), 111–132. 
https://doi.org/10.1177/186810340902800406 

 

 

https://doi.org/10.35723/ajie.v4i2.123
https://doi.org/10.59373/drs.v1i2.11
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.1177/186810340902800406

