Volume 1 Nomor 3 (2025) Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno
July- September 2025 YIIM l — “ I "
Page: 101-109 https://journal.irsyad.org/index.php/

Islam di Papua: Tiga Pilar Utama - Jejak Tidore (Abad 17), Pola
Migrasi Nusantara, dan Dinamika Kerukunan Masa Kini

Islam in Papua: Three Main Pillars - Traces of Tidore (17th Century), Migration Patterns in the Archipelago, and the Dynamics of Contemporary Harmony

Mirza Ali Kharisudin!, Rizky Nur Rohman?, Muh Ridwan Wahyu Pratama3
123UIN Raden Mas Said Surakarta, Indonesia; mirza678ali@gmail.com

Article history Submitted: 2025/10/04; Revised: 2025/11/20;  Accepted: 2025/12/13

Abstract Since the 17th century, Tidore has served as a center of Islamic power,
influencing the Papuan region through trade, political relations, and the
appointment of local rulers, resulting in the development of Islamization
along the Papuan coast. Migration flows from the colonial era to the modern
Transmigration program, along with economic mobility and urbanization,
have shaped Papua's ethnic diversity but have also created unequal access to
economic, land, and political rights between Indigenous Papuans (OAP) and
migrants. The purpose of this study is to highlight the link between the
historical role of the Tidore Sultanate, the dynamics of migration in the
archipelago, and the challenges of contemporary harmony in Papua. This
research method uses a qualitative approach with a library approach through
analysis of journals, books, and historical documents to understand the
relationship between the history of power, migration, and harmony. The
results show that various social frictions in Papua are more triggered by a
sense of structural injustice than by differences in identity itself. However,
local values such as one hearth, three stones, as well as the role of traditional
leaders and religious institutions such as the FKUB (FKUB) contribute
significantly to maintaining harmony and acting as mediators when potential
conflicts arise. In conclusion, Papuan social integration requires affirmative
policies for indigenous Papuans, equal access to resources, and strengthening
local wisdom as a foundation for harmony.

Keywords Harmony in Papua, Nusantara Migration, Tidore Sultanate.

@ @ © 2025 by the authors. Thisis an open-access publication under the terms and conditions of the
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC  BY  SA) license,

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/.

PENDAHULUAN

Peran historis Kesultanan Tidore di Maluku sangat sentral sebagai pusat kekuatan Islam dan
pengendali strategis jalur perdagangan rempah-rempah yang penting secara global pada abad ke-17.
Pengaruh politik Kesultanan Tidore meluas jauh hingga ke kawasan Papua Barat, meliputi Raja Ampat,
Fakfak, dan Kaimana, melalui implementasi sistem 'uku' atau daerah taklukan. Perluasan kekuasaan ini
juga berfungsi sebagai mekanisme utama islamisasi di wilayah timur Nusantara, yang disebarkan melalui

jaringan perdagangan, interaksi sosial-budaya, dan pengangkatan penguasa lokal. Kesultanan ini menjadi

Published by Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno; Indonesia


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Islam di Papua: Tiga Pilar Utama - Jejak Tidore (Abad 17), Pola Migrasi Nusantara, dan Dinamika Kerukunan Masa Kini
Mirza Ali Kharisudin et al.,)

simpul geopolitik dan budaya yang menghubungkan Maluku dengan Papua (Handoko and Mansyur
2018).

Meskipun menghadapi tantangan dari kekuatan kolonial Eropa, terutama Belanda, Tidore
menunjukkan semangat perjuangan yang gigih. Hal ini mencapai puncaknya melalui perlawanan heroik
yang dipimpin oleh Sultan Nuku pada akhir abad ke-18 hingga awal abad ke-19. Upaya Sultan Nuku
untuk merebut kembali kedaulatan dan mempertahankan wilayah pengaruh Tidore, termasuk di Papua,
menandai periode keemasan perlawanan Tidore terhadap dominasi kolonial. Meskipun kontrol Belanda
semakin kuat pada abad ke-19, warisan pengaruh Tidore, khususnya dalam aspek keagamaan dan
budaya, tetap kokoh di wilayah Papua hingga masa kemerdekaan Indonesia (Pamungkas 2019).

Konteks sejarah Tidore bersinggungan erat dengan dinamika migrasi di Nusantara, yang memiliki
akar panjang sejak pergerakan awal Proto-Melayu dan Deutro-Melayu. Mobilitas penduduk ini semakin
terstruktur dan masif pada masa kolonial melalui kebijakan Kolonisasi Belanda, yang bertujuan
memenuhi kebutuhan tenaga kerja, dan dilanjutkan oleh Pemerintah Republik Indonesia melalui
program Transmigrasi untuk pemerataan penduduk dan tujuan ekonomi (Widodo and Supriatin 2023).
Lampung merupakan salah satu wilayah pionir yang menjadi studi kasus utama dalam tiga fase besar
perpindahan penduduk ini.

Di era modern, pola migrasi internal seperti urbanisasi semakin meningkat dan didorong oleh
faktor-faktor sosio-ekonomi yang kuat. Harapan untuk meningkatkan taraf hidup, mencari pekerjaan,
dan mengakses fasilitas yang lebih baik menjadi pendorong utama perpindahan penduduk ke daerah
tujuan, selaras dengan teori migrasi yang mempertimbangkan faktor pendorong dan penarik (Qomariya,
Soetarto, and Nur Inna 2021). Selain migrasi internal, globalisasi juga memicu fenomena migrasi
internasional dan diaspora, di mana para migran membawa serta ikatan budaya dan agama dari daerah
asal ke destinasi baru (Maulidia 2022).

Warisan sejarah dan dinamika migrasi yang kompleks ini pada akhirnya menciptakan tantangan
kerukunan dan integrasi sosial di Papua saat ini, sebuah wilayah yang sangat majemuk dengan ratusan
suku asli. Perubahan struktural akibat kedatangan pendatang dari berbagai etnis telah memunculkan
dinamika relasi sosial yang tidak selalu harmonis, terutama dalam aspek ketimpangan akses terhadap
sumber daya ekonomi, lahan, dan politik antara Orang Asli Papua (OAP) dan masyarakat pendatang (Alj,
Rais, and Halik 2025). Kondisi ini memerlukan kebijakan afirmatif untuk menjamin keadilan sosial bagi
OAP.

Meskipun menghadapi tantangan, masyarakat Papua juga menunjukkan kekuatan dalam menjaga
kohesi sosial melalui nilai-nilai tradisional. Nilai-nilai seperti falsafah "satu tungku tiga batu" di Fakfak,
yang menyimbolkan kerukunan lintas iman, menjadi bukti praktik toleransi yang sudah mengakar. Peran
sentral tokoh adat dan lembaga keagamaan seperti Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) menjadi
sangat penting sebagai mediator dan penjaga nilai di tengah masyarakat yang beragam, memastikan
bahwa kerukunan tidak hanya bersifat simbolik, tetapi terwujud dalam praktik kehidupan sosial sehari-
hari (Pandaiya, Ngabalin, and Camerling 2021).

Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk menyoroti keterkaitan antara peran historis Kesultanan
Tidore, dinamika migrasi Nusantara, dan tantangan kerukunan masa kini di Papua. Diharapkan
penelitian ini bisa menjadi penguat dan sumber rujukan dalam hubungan antara sejarah kekuasaan,
migrasi, dan kerukunan serta memberikan gambaran yang lebih luas dan mendalam mengenai Islam di
Papua: Tiga Pilar Utama - Jejak Tidore (Abad 17), Pola Migrasi Nusantara, dan Dinamika Kerukunan
Masa Kini.

102]



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa

METODE

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif denan pendekatan Pustaka. Penelitian ini meninjau
literatur sebelumnya tentang judul jurnal tersebut dalam konteks penelitian kepustakaan, yang
merupakan jenis penelitian kualitatif yang biasanya dilakukan melakukan pencarian data tidak langsung
Oleh karena itu, kepustakaan penelitian bergantung pada karya tertulis, termasuk hasil penelitian yang
sudah maupun yang belum dipublikasikan, serta sumber informasi lainnya.

Dalam penelitian ini, data yang diperoleh bukanlah data yang langsung diperoleh dari lapangan,
melainkan data yang dikumpulkan melalui studi terhadap berbagai karya tertulis seperti jurnal, buku,
artikel, tesis, disertasi, dan dokumen lainnya yang relevan. Hasil dari penelitian pustaka ini dapat
memberikan gambaran yang lebih luas dan mendalam mengenai Islam di Papua: Tiga Pilar Utama - Jejak
Tidore (Abad 17), Pola Migrasi Nusantara, dan Dinamika Kerukunan Masa Kini. Metode ini digunakan
untuk penelitian yang membutuhkan pemahaman teoritis dan konsep yang lebih luas sebelum

melakukan penelitian lapangan atau eksperimen.

TEMUAN DAN PEMBAHASAN

Peran Kesultanan Tidore (Abad ke-17 hingga Masa Kolonial)

Kesultanan Tidore merupakan salah satu kerajaan Islam yang terpenting di kawasan Maluku,
yang berperan sangat strategis pada abad ke-17 hingga masa kolonial. Kesultanan ini memiliki posisi
yang unik dan kuat sebagai pusat kekuasaan yang pengaruhnya meluas tidak hanya di Maluku tetapi
juga hingga wilayah Papua, termasuk Raja Ampat, Fakfak, Kaimana, dan Teluk Bintuni. Peran Tidore
sangat menonjol dalam proses islamisasi di wilayah timur Nusantara, khususnya Papua, melalui
pengaruh politik, perdagangan, serta hubungan sosial budaya yang dibangun antara pusat kekuasaan
Tidore dengan penguasa lokal di daerah-daerah tersebut (Handoko and Mansyur 2018).

Selama abad ke-17, Kesultanan Tidore dikenal sebagai salah satu pusat yang menguasai jaringan
perdagangan rempah-rempah seperti cengkih dan pala yang sangat diminati oleh pasar internasional.
Posisi Tidore yang strategis memungkinkan kontrol terhadap jalur perdagangan laut penting di
kawasan Maluku dan Papua. Kesultanan ini juga aktif dalam menjalin hubungan politik yang
memperkuat kekuasaannya dengan memberikan pengaruh kepada raja-raja lokal di wilayah Papua dan
sekitarnya melalui sistem “uku” atau daerah taklukan. Hal ini terlihat dari bagaimana pengangkatan
raja-raja Islam di Raja Ampat dilakukan oleh Kesultanan Tidore, sebagai upaya memperluas kekuasaan
politik sekaligus menyebarkan agama Islam yang menjadi ciri khas kerajaan tersebut (Handoko and
Mansyur 2018).

Proses islamisasi di Papua dimulai dengan kedatangan pedagang Muslim dari Maluku dan
wilayah Nusantara lainnya yang melakukan kontak dengan penduduk pesisir Papua. Kontak ini bukan
hanya sebatas kegiatan ekonomi tetapi juga menjadi medium penyebaran nilai-nilai agama Islam dan
budaya baru. Melalui perdagangan komoditas seperti hasil laut dan kayu, para pedagang tersebut turut
memperkenalkan Islam yang kemudian diadopsi oleh pemimpin lokal. Bukti-bukti sejarah yang kuat
terkait islamisasi tersebut dapat ditemukan di makam-makam kuno dan tradisi lisan yang masih
bertahan di daerah pesisir seperti Fakfak dan Raja Ampat. Tradisi-tradisi ini menjadi cerminan
bagaimana agama Islam diterima dan diintegrasikan dalam kehidupan masyarakat lokal, sekaligus
membuktikan keberadaan kesultanan Tidore sebagai pusat penyebaran agama dan budaya
Islam(Syahid, Gerung, and Tumundo 2009).

103



Islam di Papua: Tiga Pilar Utama - Jejak Tidore (Abad 17), Pola Migrasi Nusantara, dan Dinamika Kerukunan Masa Kini
Mirza Ali Kharisudin et al.,)

Ketika masa kolonial bermula, Kesultanan Tidore menghadapi tantangan yang cukup besar dari
berbagai kekuatan kolonial, terutama Belanda. Awalnya, Tidore sempat bekerjasama dengan Spanyol
dalam menghadapi Portugis dan kolonialis Eropa lainnya, namun kemudian pada pertengahan abad
ke-17, Kesultanan Tidore mulai menjalin hubungan dengan VOC Belanda. Perjanjian dengan Belanda
ini membatasi kedaulatan penuh Tidore, namun masih memberikan pengakuan atas wilayah pengaruh
Tidore termasuk Papua. Di masa ini, Belanda memanfaatkan monopolinya atas perdagangan rempah-
rempah dan mulai mendirikan benteng-benteng pertahanan untuk mengatur dan memonopoli jalur
perdagangan, termasuk yang berada di wilayah kekuasaan Tidore (Syahid, Gerung, and Tumundo
2009).

Salah satu tokoh paling sentral dalam periode ini adalah Sultan Nuku, yang memimpin
perlawanan besar melawan VOC dan Belanda pada akhir abad ke-18 hingga awal abad ke-19. Sultan
Nuku berhasil menggalang kekuatan dan dukungan dari wilayah Tidore, Ternate, serta wilayah di
Papua dan sekitarnya untuk melawan dominasi kolonial. Ia bahkan dengan bantuan Inggris sempat
merebut kembali beberapa wilayah yang sebelumnya jatuh ke tangan Belanda. Gerakan perlawanan
Sultan Nuku menandai periode puncak kejayaan dan semangat perjuangan Kesultanan Tidore untuk
mempertahankan kedaulatannya dan memperjuangkan hak-hak politiknya atas wilayah yang menjadi
bagian kekuasaannya (Pamungkas 2019).

Namun, tekanan kolonial Belanda semakin meningkat pada abad ke-19 dan awal abad ke-20.
Belanda memperkuat kontrolnya melalui perjanjian-perjanjian politik dan ekonomi yang membatasi
aktivitas Kesultanan Tidore, termasuk penghapusan ekspedisi hongi yang selama ini menjadi simbol
kekuasaan Tidore dalam mengontrol wilayah perairan di sekitar Maluku dan Papua. Meskipun
demikian, pengaruh Kesultanan Tidore tetap bertahan terutama di wilayah Raja Ampat dan pesisir
Papua Barat hingga masa kemerdekaan Indonesia. Kesultanan ini tidak hanya dianggap sebagai
pemerintahan tradisional, tetapi juga sebagai institusi penting yang mendorong penyebaran agama
Islam dan integrasi sosial budaya di wilayah tersebut (Pamungkas 2019).

Secara keseluruhan, peran Kesultanan Tidore dalam sejarah Indonesia bagian timur sangat
penting dan banyaknya segi. Tidore bukan hanya sekadar kerajaan lokal yang bertahan di masa
kolonial, tetapi juga pusat geopolitik dan budaya yang menghubungkan Maluku dengan Papua.
Perpaduan antara kekuatan politik, peran strategis dalam perdagangan rempah, dan pengaruh dalam
islamisasi menjadikan Kesultanan Tidore sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari proses sejarah
panjang integrasi wilayah timur Indonesia dan penyebaran Islam di Nusantara Timur.

Dinamika Migrasi Nusantara dari Masa Kolonial Hingga Masa Modern

Dinamika migrasi di Nusantara memiliki akar historis yang panjang, bahkan sebelum era
kolonial. Secara geologis, jalur migrasi nenek moyang bangsa Indonesia, yaitu kelompok Proto-Melayu
dan Deutro-Melayu, telah membentuk keberagaman suku bangsa saat ini, dengan rute yang umumnya
melalui jalur barat (Yunan) dan dipengaruhi oleh kondisi geomorfologis berupa lembah sungai, pesisir
pantai, dan dataran rendah, yang turut menentukan cara bertahan hidup dan kebudayaan yang
dihasilkan (Nanda et al. 2025)

Jauh sebelum kedatangan kekuatan kolonial, Nusantara telah dikenal sebagai wilayah maritim
yang menjadi pusat perdagangan. Aktivitas perdagangan ini memicu mobilitas orang-orang ke luar
tempat tinggalnya untuk menjual hasil pertanian, yang menandai bentuk awal interaksi antarwilayah.
Namun, konsep kemaritiman Nusantara ini mengalami "kehancuran" ketika dikuasai oleh VOC, yang
pada akhirnya berimbas pada penguasaan wilayah, sebelum era kolonial secara resmi berakhir pada

proklamasi kemerdekaan (Widyatantri 2025).

104



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa

Memasuki abad ke-16, perairan Nusantara mulai dijelajahi oleh kapal-kapal dagang Eropa
karena kekayaan rempah-rempah dan hasil alam lainnya. Kehadiran koloni asing ini ditandai dengan
aktivitas komersial dan politik, yang jejaknya dapat ditelusuri melalui catatan sejarah dan bukti
arkeologi. Keberadaan sumber rempah-rempah tersebut bukan hanya menjadi bukti jaringan
perdagangan, tetapi juga bukti adanya komunitas asing yang menetap di wilayah Nusantara, menandai
bentuk awal migrasi masuk (in-migration) pada masa kolonial (Harkantiningsih 2014).

Pada awal abad ke-19, seiring menguatnya pengaruh kolonial, dinamika interaksi antar-etnis di
wilayah-wilayah seperti Pesisir Timur Sumatra menjadi sorotan. Catatan perjalanan John Anderson
(1823) menggambarkan kehidupan sosial dan dinamika antar-etnis di Batubara. Di wilayah ini, terjadi
interaksi dan bahkan konflik antar-etnis karena perbedaan budaya, tradisi, dan kepentingan yang
saling berhadapan, yang juga tercermin dalam pola perdagangan, di mana Masyarakat Melayu
memposisikan diri lebih dominan secara budaya dan politik (Maulana, Siregar, and Nasution 2025).

Kebijakan migrasi internal yang paling masif dimulai sejak masa kolonial hingga masa modern.
Penelitian di Lampung menunjukkan bahwa migrasi terjadi dalam tiga masa: Kolonial Belanda
(Kolonisatie) untuk kepentingan perkebunan dan tenaga kerja, Pendudukan Jepang (Kokuminggakari)
untuk membantu ekonomi perang, dan Pemerintahan RI (Transmigrasi) yang bertujuan untuk
penyebaran penduduk, perbaikan ekonomi, dan mengurangi kepadatan Pulau Jawa. Lampung sendiri
menjadi pionir dalam proyek perpindahan penduduk ini di ketiga masa pemerintahan tersebut
(Widodo and Supriatin 2023).

Dampak dari kebijakan Transmigrasi (paska-kolonial/modern) salah satunya terlihat pada
kebertahanan budaya di daerah tujuan. Di Kota Metro dan wilayah penyangganya (Lampung),
berbagai aspek budaya Jawa masih dipertahankan dan lestari dalam komunitas transmigran, termasuk
bahasa sehari-hari, ritual adat seperti selametan dan ruwatan, seni pertunjukan, hingga semangat
gotong royong (sambatan). Kelestarian budaya ini diperkuat oleh dominasi komunitas Jawa dan
partisipasi generasi muda (Wibowo et al. 2025).

Pada masa modern, dinamika migrasi internal dipicu oleh faktor-faktor sosio-ekonomi.
Contohnya di Desa Talango, migrasi didorong oleh faktor ekonomi yang kuat, terutama harapan untuk
mengubah standar hidup menjadi lebih baik dan adanya ketersediaan pekerjaan di tempat tujuan
migrasi. Analisis migrasi ini sering menggunakan teori Everett S. Lee (1970), yang mempertimbangkan
faktor positif (penarik), negatif (pendorong), dan netral dalam proses perpindahan penduduk
(Qomariya, Soetarto, and Nur Inna 2021).

Secara keseluruhan, dinamika penduduk Indonesia selama periode 2015-2025 menunjukkan
transformasi struktural yang signifikan, ditandai dengan munculnya bonus demografi dan
peningkatan pesat dalam urbanisasi. Urbanisasi, yang merupakan salah satu bentuk migrasi internal
modern, terus meningkat dan berimplikasi besar pada perencanaan pembangunan nasional, seperti
kebutuhan akan infrastruktur dan lapangan pekerjaan (Danil and Rochayati 2025).

Akhirnya, pada masa modern, migrasi tidak lagi hanya bersifat internal tetapi juga global.
Fenomena Imigrasi, Diaspora, dan Transnational Migration menjadi objek kajian sosiologi
keimigrasian. Diaspora didefinisikan bukan hanya perpindahan, tetapi juga membawa serta rasa
keterikatan atau kepemilikan terhadap nilai-nilai (seperti agama atau budaya) dari daerah asal.
Fenomena ini juga diperkuat oleh globalisasi yang meningkatkan volume dan perluasan destinasi
migrasi internasional (Maulidia 2022).

Tantangan kerukunan dan Integrasi Masa Kini

105



Islam di Papua: Tiga Pilar Utama - Jejak Tidore (Abad 17), Pola Migrasi Nusantara, dan Dinamika Kerukunan Masa Kini
Mirza Ali Kharisudin et al.,)

Papua merupakan wilayah dengan tingkat kemajemukan etnis dan budaya tertinggi di
Indonesia, dengan lebih dari 250 suku asli yang tersebar di wilayah pesisir, dataran rendah, hingga
pegunungan. Keberagaman ini membentuk struktur sosial yang unik, tetapi sekaligus menghadirkan
tantangan besar dalam membangun integrasi sosial dan menjaga keharmonisan antar kelompok.
Keragaman tersebut tidak hanya bersifat etnis, tetapi juga agama, di mana masyarakat Papua hidup
berdampingan dalam identitas Kristen (Protestan dan Katolik), Islam, serta kepercayaan local (Yanti et
al. 2025).

Secara sosial-politik, tantangan integrasi di Papua tidak dapat dilepaskan dari sejarah panjang
transmigrasi, pemekaran wilayah, dan kebijakan pembangunan yang sering kali belum sepenuhnya
berpihak kepada Orang Asli Papua (OAP). Kehadiran pendatang dari berbagai etnis seperti Bugis,
Jawa, Toraja, dan lainnya telah mengubah struktur sosial dan ekonomi Papua secara signifikan.
Perubahan ini memunculkan dinamika relasi yang tidak selalu harmonis, terutama dalam aspek
penguasaan lahan, akses ekonomi, dan representasi politik (Ali, Rais, and Halik 2025).

Papua merupakan salah satu wilayah di Indonesia yang memiliki keragaman agama dan etnis
yang sangat kuat. Mayoritas penduduknya beragama Kristen, baik Protestan maupun Katolik,
sementara umat Islam hadir sebagai kelompok minoritas yang cukup besar dan tersebar di berbagai
wilayah. Kondisi ini menciptakan ruang perjumpaan sosial yang intens antara kelompok agama dan
etnis yang berbeda. Dalam kehidupan sehari-hari, interaksi lintas iman di Papua pada umumnya
berlangsung secara terbuka dan saling menghormati. Penelitian tentang toleransi beragama di wilayah
Papua menunjukkan bahwa sebagian besar masyarakat masih memegang sikap saling menghargai
dalam kehidupan sosial, meskipun perbedaan keyakinan cukup tajam (Amalia and Nanuru 2018).

Keberadaan umat Islam di tengah dominasi masyarakat Kristen tidak hanya dapat dipahami
sebagai dampak migrasi, tetapi juga sebagai bagian dari proses sejarah sosial yang panjang. Umat Islam
telah membangun relasi sosial melalui perdagangan, perkawinan, dan interaksi budaya yang menyatu
dengan kehidupan masyarakat lokal. Di beberapa wilayah seperti Fakfak, nilai adat satu tungku tiga
batu bahkan menjadi simbol kuat kehidupan lintas agama, di mana Islam, Katolik, dan Protestan hidup
dalam satu ikatan kekerabatan yang harmonis (Pandaiya, Ngabalin, and Camerling 2021).

Perbedaan identitas etnis dan agama di Papua pada dasarnya merupakan kekayaan sosial,
namun dalam kondisi tertentu dapat berubah menjadi sumber ketegangan, terutama ketika dikaitkan
dengan perebutan sumber daya ekonomi, tanah, dan akses kekuasaan. Penelitian tentang dinamika
interaksi sosial masyarakat Papua menunjukkan bahwa konflik tidak selalu muncul karena perbedaan
itu sendiri, tetapi lebih sering dipicu oleh rasa ketidakadilan dan ketimpangan akses terhadap sumber
daya strategis (Ali, Rais, and Halik 2025).

Tantangan berikutnya yang tidak kalah penting adalah persoalan kesetaraan antara Orang Asli
Papua (OAP) dan penduduk pendatang, baik yang beragama Islam maupun Kristen. Ketimpangan
dalam bidang pendidikan, ekonomi, dan kesempatan kerja masih menjadi persoalan struktural yang
dirasakan oleh banyak OAP. Studi tentang keragaman etnis dan pendidikan multikultural di Papua
menegaskan bahwa rendahnya akses pendidikan dan lemahnya perlindungan sosial bagi OAP
memperbesar jurang sosial dengan masyarakat pendatang (Yanti et al. 2025). Kondisi ini berimplikasi
langsung terhadap rasa keterpinggiran yang kemudian memicu resistensi sosial. Oleh karena itu,
tantangan integrasi di Papua tidak cukup diatasi melalui pendekatan keamanan semata, tetapi harus
disertai kebijakan afirmatif yang menjamin keadilan sosial, penguatan kapasitas OAP, serta

pengelolaan sumber daya yang adil dan transparan.

106)|



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa

Pola pemukiman masyarakat di beberapa wilayah Papua, khususnya di kawasan perkotaan
seperti Jayapura, menunjukkan kecenderungan terbentuknya pengelompokan hunian berdasarkan
latar belakang etnis dan asal penduduk. Masyarakat Orang Asli Papua (OAP) umumnya masih
bertahan di kampung-kampung adat seperti Tobati dan Enggros, sementara kelompok pendatang
cenderung menempati kawasan pemukiman baru yang berkembang mengikuti pusat-pusat ekonomi
dan jaringan transportasi. Kondisi ini tidak hanya dipengaruhi oleh faktor sejarah migrasi dan
kebijakan penataan kota, tetapi juga oleh ikatan kekerabatan, rasa aman sosial, serta kedekatan dengan
sumber penghidupan tradisional (Putra, Widyastomo, and Sudiro 2024). Pola seperti ini membentuk
ruang sosial yang relatif homogen, baik dari sisi etnis maupun agama, sehingga interaksi lintas
kelompok tidak selalu berlangsung secara intens dalam kehidupan sehari-hari.

Peran tokoh adat dan pemuka agama menjadi elemen penting dalam menjaga kerukunan
masyarakat Papua yang beragam secara etnis dan religius. Studi tentang peran FKUB Kota Jayapura
menunjukkan bahwa lembaga ini berfungsi sebagai ruang dialog dan koordinasi antarumat beragama,
sekaligus sebagai mediator ketika muncul potensi gesekan di tingkat komunitas. Program pembinaan
kerukunan, penyuluhan moderasi agama, serta forum komunikasi antar-gereja dan masjid menjadi
instrumen yang digunakan FKUB untuk memperkuat hubungan antar kelompok. Pendekatan ini tidak
hanya menekankan toleransi, tetapi juga mendorong kerja sama dalam kegiatan sosial, sehingga
hubungan antaragama tidak berhenti pada ranah simbolik tetapi hadir dalam praktik keseharian
masyarakat (Amirullah et al. 2022).

Selain lembaga keagamaan, lembaga adat dan tokoh adat memainkan peran sentral dalam
menjaga kohesi sosial di berbagai wilayah Papua. Lembaga adat berfungsi sebagai penjaga nilai,
penengah konflik, dan pengatur relasi antar-kelompok melalui mekanisme adat seperti musyawarah,
dudu tikar, dan penyelesaian sengketa berbasis kekerabatan. Nilai-nilai lokal yang dijaga oleh tokoh
adat seperti rasa hormat, persaudaraan, dan keterikatan komunal menjadi modal sosial yang
memperkuat kerukunan di tengah dinamika politik dan ekonomi yang sering kali memicu ketegangan.
Peran tokoh adat ini terbukti efektif terutama dalam menjaga harmoni di wilayah kampung adat, di
mana otoritas adat masih dihormati oleh masyarakat lintas agama (Suryawan 2022).

Nilai-nilai toleransi tradisional di Papua tumbuh dari kuatnya ikatan kekerabatan, semangat
persaudaraan lintas iman, serta kebiasaan hidup bersama dalam keberagaman. Masyarakat di sejumlah
wilayah Papua menunjukkan bahwa perbedaan agama tidak menghalangi terbangunnya relasi sosial
yang harmonis. Dalam praktik kehidupan sehari-hari, hubungan antaranggota keluarga dan
antarwarga tetap terjalin erat meskipun berbeda keyakinan. Sikap saling menghormati, solidaritas
sosial, dan kesadaran kolektif sebagai satu komunitas menjadi fondasi utama dalam menjaga

kerukunan umat beragama (Renna 2021).

SIMPULAN

Kesultanan Tidore memiliki peran historis yang sangat penting dalam membentuk identitas
Islam dan struktur sosial di Papua. Sejak abad ke-17, Tidore tidak hanya menjadi pusat kekuasaan
politik dan perdagangan rempah di Maluku, tetapi juga aktor kunci dalam proses islamisasi di wilayah
timur Nusantara. Melalui jaringan perdagangan, hubungan politik, serta pengangkatan penguasa lokal,
pengaruh Tidore menyebar hingga Raja Ampat, Fakfak, dan Kaimana. Perlawanan Sultan Nuku pada
akhir abad ke-18 menegaskan upaya mempertahankan kedaulatan serta wilayah pengaruh Tidore, dan
meninggalkan warisan budaya serta keagamaan yang masih terlihat di pesisir Papua hingga masa

modern.

|107



Islam di Papua: Tiga Pilar Utama - Jejak Tidore (Abad 17), Pola Migrasi Nusantara, dan Dinamika Kerukunan Masa Kini
Mirza Ali Kharisudin et al.,)

Dinamika migrasi Nusantara memiliki akar yang panjang dan terus membentuk komposisi
masyarakat Indonesia, termasuk Papua. Mobilitas penduduk, yang dimulai sejak era Proto-Melayu dan
Deutro-Melayu, semakin terstruktur pada masa kolonial melalui kebijakan Kolonisatie dan kemudian
diikuti oleh program Transmigrasi pasca-kemerdekaan. Pada masa modern, migrasi didorong oleh
faktor ekonomi, urbanisasi, dan globalisasi. Gelombang migrasi ini berkontribusi pada meningkatnya
keberagaman etnis dan budaya di Papua, namun sekaligus memunculkan tantangan terkait distribusi

sumber daya dan relasi sosial.

REFERENSI

Ali, Muhammad, Lukman Rais, and Wahyudin Halik. 2025. “Antara Integrasi Dan Resistensi :
Dinamika Pola Interaksi Sosial Masyarakat Asli Papua.” Jurnal llmu Sosial Dan Humaniora 14 (2):
290-303.

Amalia, Ainna, and ricardo freedom Nanuru. 2018. “Toleransi Beragama Masyarakat Bali, Papua,
Maluku.” Jurnal Darussalam : Jurnal Pendidikan ,Komunikasi Dan Pemikiran Hukum Islam. 10 (1):
150-61. http://www.tjyybjb.ac.cn/CN/article/download ArticleFile.do?attachType=PDF&id=9987.

Amirullah, Eko Siswanto, Syaiful Muhyidin, and Athoillah Islamy. 2022. “Pancasila Dan Kerukunan
Hidup Umat Beragama: Manifestasi Nilai-Nilai Pancasila Dalam Peran Forum Kerukunan Umat
Bergama Kota Jayapura.” Jurnal Pancasila Dan Kerukunan Hidup Umat Beragama 8 (1): 197-215.

Danil, and Nurin Rochayati. 2025. “Analisis Dinamika Penduduk Dan Perubahan Komposisi Demografi
Di Indonesia: Implikasi Bagi Perencanaan Pembangunan.” Education, Social Sciences, and
Linguistic: Conference Series 1 (2): 106-11. https://journal.ummat.ac.id/index.php/ecs.

Handoko, Wuri, and Syahruddin Mansyur. 2018. “Kesultanan Tidore : Bukti Arkeologi Sebagai Pusat
Kekuasan Islam Dan Pengaruhnya Di Wilayah Periferi.” Jurnal Berkala Arkeologi 38 (1): 17-38.

Harkantiningsih, Naniek. 2014. “Pengaruh Kolonial Di Nusantara.” Majalah Arkeologi 23 (4): 67-80.

Maulana, Imran, Yusra Dewi Siregar, and Kasron Muhsin Nasution. 2025. “Analisis Sejarah Sosial
Masyarakat Batubara Serta Dinamika Etnis Dalam * Mission to The East Coast of Sumatra " Oleh
John Anderson ( Abad Ke-19).” Jurnal Penelitian Ilmu Ilmu Sosial 3 (November): 349-59.

Maulidia, Hanifa. 2022. “Imigrasi, Diaspora, Dan Transnational Migration Dalam Kajian Sosiologi
Keimigrasian Immigration, Diaspora, and Transnational Migration in Sociology of Immigration
Studies.” Jurnal Ilmiah Kajian Keimigrasian 5 (1): 45-60. https://doi.org/10.52617/jikk.v5i1.317.

Nanda, Shelia, Mely Wulandari, Khoirul Igbal, Sani Safitri, and Rani Oktapiani. 2025. “Telaah
Geomorfologis : Jalur Migrasi Nenek Moyang Bangsa Indonesia Proto Dan Deutro Melayu.” El-
Jughrafiyah 5 (2): 190. https://doi.org/10.24014/jej.v5i2.36740.

Pamungkas, Cahyo. 2019. “Menelusuri Akar Konflik Dan Kebijakan Damai Di Tanah Papua.”
Antropologi Indonesia 40 (2): 1-24. https://doi.org/10.7454/ai.v40i2.12217.

Pandaiya, Delvia, Marthinus Ngabalin, and Lindra Yolandra Camerling. 2021. “Pengaruh Budaya ‘Satu
Tungku Tiga Batu’ Terhadap Sikap Toleransi Beragama Pada Masyarakat Werba Fakfak Papua.”
Jurnal Misioner 1 (1): 18-40. www jurnal.sttkibaid.ac.id/.

Putra, Awal Purnama, Deasy Widyastomo, and Sudiro Sudiro. 2024. “Perkembangan Pola Permukiman
Tradisional Berbasis Kearifan Lokal (Studi Kasus: Kampung Enggros Dan Kampung Tobati Di
Kota Jayapura).” Jurnal Wilayah, Kota Dan Lingkungan Berkelanjutan 3 (2): 01-11.
https://doi.org/10.58169/jwikal.v3i2.481.

Qomariya, Fajrin Nurul, Hadi Soetarto, and Alfiyah Nur Inna. 2021. “Migrasi Dalam Perubahan Sosial
Ekonomi Masyarakat Desa Talango.” Jurnal Public Corner Fisip Universitas Wiraraja 16 (1): 79-96.

Renna, Hendrik Ryan Puan. 2021. “Satu Tungku Tiga Batu, Toleransi Hidup Beragama Masyarakat Fak-
Fak: Tinjauan Ensiklik Fratelli Tutti.” Jurnal Antropologi Papua 11 (2): 75-86.

Suryawan, I Ngurah. 2022. “Membangun Kampung Adat Dan Juga Melawan Investasi : Artikulasi Adat
Di Kabupaten Jayapura , Papua Developing Customary Villages and Ressisting Investment :

108|



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa

Articulation Indigenous People in Jayapura of Papua.” Jurnal Masyarakat Indonesia 48 (1): 31-46.

Syahid, Achmad, Arthur Gerung, and Deyvi Tumundo. 2009. “Kampung Tidore Di Pulau Sangihe Dan
Pulau Lembeh: Dinamika Antar Wilayah Dan Agama Pada Abad Ke-17 Dan 18 Achmad,” 1-19.

Wibowo, Arman Surya, Wasino, Edi Kurniawan, and Argitha Aricindy. 2025. “Kebertahanan Budaya
Jawa Pada Masyarakat Transmigran Di Kota Metro Dan Wilayah Penyanggah : Studi Observasi
Lapangan Dan Studi Pustaka The Survival of Javanese Culture in Transmigrant Communities in
Metro City and the Buffer Zone: A Field Observation Stu.” Jurnal Intelek Dan Cendekiawan
Nusantara 2 (November): 8352-62.

Widodo, Setio, and Endang Supriatin. 2023. “Menelurusi Arus Migrasi Di Lampung Dalam Tiga Masa.”
HISTORIA: Jurnal Program Studi Pendidikan Sejarah 11 (2): 213.
https://doi.org/10.24127/hj.v11i2.7466.

Widyatantri, Tyas Dyah. 2025. “Perkembangan Maritim Nusantara Yang Menjadi Awal Dari Kegiatan
Perdagangan Di Wilayah Banten.” JPIM: Jurnal Penelitian llmiah Multidisipliner 2 (2): 326-34.

Yanti, Hapsari Rahma, Anzilni uswatun Hasanah, Dian Miagia Ilyas, Nadia Sampulawa, Dewi Nur
Annisa, and Sulis Maryati. 2025. “Keragaman Etnis Di Papua: Pemetaan Kelompok Etnis Utama
Dan Urgensi Pendidikan Multikultural Di Papua.” Jurnal Cendekia Pendidikan 14 (1).

Yahyani, W. A., Kurnianto, R., & Ariyanto, A. (2020). The role of integrated schools in improving Islamic
education in Muslim minority areas of Cambodia. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 4(2), 149-
162. https://doi.org/10.35723/ajie.v4i2.123

Yusuf, L. (2021). Islam and Buddhist dialogue in Southeast Asia. ISEAS—Yusof Ishak Institute.

Yusuf, M. (2023). The relationship of Islam and the state in contemporary Islamic thought. Dirasah:
Journal of Islamic Studies, 8(2), 55-71. https://doi.org/10.59373/drs.v1i2.11

Warnk, H. (2009). Alternative education or teaching radicalism? New Islamic schools in Southeast Asia.
Journal of Current Southeast Asian Affairs, 28(4), 111-132.
https://doi.org/10.1177/186810340902800406

109


https://doi.org/10.35723/ajie.v4i2.123
https://doi.org/10.59373/drs.v1i2.11
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.1177/186810340902800406

