
Volume 1 Nomor 3 (2025) 

July– September 2025 

Page: 111-118 

Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno 

YIIM 

https://journal.irsyad.org/index.php/      

 

 
 

 

Published by Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno; Indonesia 

 

Rekontruksi dan Re-Islamisasi Muslim Cham Pasca Genosida Khmer Merah 

Reconstruction and Re-Islamization of Cham Muslims After the Khmer Rouge Genocide 

 

Naufal Ilham Al-Faiq1, Miftahul Ramadhani2, Zaky Zaidul Mubarok3 

1,2,3 UIN Raden Mas Said Surakarta, Indonesia; naufalilhamalfaiq@gmail.com 

 

 

Article history  Submitted: 2025/10/05; Revised: 2025/11/21; Accepted: 2025/12/13 

Abstract 

 

 

 

 

 

 
The process of social reconstruction and re-Islamization of the Cham Muslim 

community following the end of the Khmer Rouge regime in 1979, a period 

that left profound damage to their social structure, religious institutions, and 

Islamic education system. The genocide not only wiped out most religious 

scholars and community leaders but also severed the continuity of the 

scholarly tradition that served as the foundation of Cham identity. This article 

aims to analyze the process of reconstruction and re-Islamization undertaken 

by the Cham Muslim community after the collapse of the Khmer Rouge 

regime. The focus is on how religious institutions, community leaders, and 

social networks were rebuilt in the context of a country recovering from 

genocide. Using a qualitative approach with a case study design, this research 

explores how the Cham community rebuilt their social life, created new prayer 

spaces, and revived lost religious practices. The findings indicate that recovery 

proceeded through two main forces: internal resilience and external support. 

Internally, communal solidarity, kinship networks, and community initiatives 

formed the initial foundation for the reconstruction of religious institutions 

and the regeneration of new leaders. Externally, support from international 

institutions, humanitarian aid, and Cambodia's post-1979 political policies 

have provided space for the revitalization of an Islamic identity. This article 

emphasizes that the Cham Muslim revival is not simply a process of survival, 

but rather an identity reconstruction that integrates tradition, modernity, and 

post-conflict social dynamics. 

Keywords  Cham Muslims, Post-Genocide, Re-Islamization, Social Reconstruction. 

 

 © 2025 by the authors. This is an open-access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY SA) license, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/. 

 

 

PENDAHULUAN 

Proses rekonstruksi sosial dan re-Islamisasi komunitas Muslim Cham setelah berakhirnya rezim 

Khmer Merah pada 1979, sebuah periode yang meninggalkan kehancuran mendalam terhadap struktur 

sosial, lembaga keagamaan, serta sistem pendidikan Islam mereka. Genosida tersebut tidak hanya 

memusnahkan sebagian besar ulama dan tokoh masyarakat, tetapi juga memutus kesinambungan tradisi 

keilmuan yang menjadi fondasi identitas Cham. Setelah jatuhnya rezim Khmer Merah ini, Kamboja 

menghadapi masa transisi panjang yang dipenuhi ketidakstabilan politik dan kehancuran sosial. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rekontruksi dan Re-Islamisasi Muslim Cham Pasca Genosida Khmer Merah 

Naufal Ilham Al-Faiq et al.,)  

 

 

112  

 

 

Pemerintahan baru berupaya keras memulihkan tatanan masyarakat yang telah dihancurkan oleh 

kebijakan ekstrem Pol Pot yang menghapus institusi agama, ekonomi, dan budaya. Infrastruktur 

pemerintahan serta jaringan sosial masyarakat berada dalam kondisi lumpuh sehingga berbagai program 

pemulihan harus dimulai dari titik nol (Cholik, 2023). 

Dalam situasi yang rapuh ini, negara juga harus menghadapi trauma kolektif yang dialami berbagai 

kelompok etnis dan agama akibat genosida. Banyak komunitas kehilangan pemimpin, tempat tinggal, dan 

sumber kehidupan, sehingga proses rekonstruksi berjalan lambat. Kondisi tersebut secara khusus 

memberikan dampak lebih berat kepada kelompok-kelompok minoritas, termasuk Muslim Cham, yang 

mengalami pembatasan identitas jauh lebih keras dibanding kelompok lain (Bintar Mupiza, 2020). 

Sebagai bagian dari kelompok minoritas itu, Muslim Cham memiliki sejarah panjang dalam 

pembentukan mosaik sosial Kamboja. Mereka dikenal memiliki tradisi keagamaan dan budaya yang kuat, 

terutama dalam praktik Islam Syafi‘i yang diwariskan turun-temurun. Sebelum masa Khmer Merah, 

komunitas Cham berkembang relatif stabil dan menjadi bagian penting dari keberagaman etnis nasional 

(Junaidi, 2023). 

Namun perkembangan tersebut tidak menjamin posisi mereka selalu aman. Seiring dinamika politik 

Kamboja modern, Muslim Cham kerap berada pada situasi rentan, terutama ketika rezim yang berkuasa 

memandang agama sebagai ancaman ideologis. Dalam kondisi seperti itu, identitas Cham seringkali berada 

dalam posisi tawar yang lemah dalam struktur sosial dan politik negara (Fawakih, 2020). 

Kerentanan ini mencapai titik paling ekstrem ketika Khmer Merah berkuasa. Pada masa tersebut, 

identitas keagamaan Muslim Cham mengalami penghancuran sistematis melalui kebijakan anti-agama 

yang melarang seluruh bentuk ibadah. Masjid dihancurkan, kitab keagamaan dibakar, dan ritual 

keagamaan dilarang sepenuhnya, sehingga memutus mata rantai pengetahuan agama yang selama ini 

menjadi fondasi kehidupan spiritual mereka (Cholik, 2023). 

Tidak hanya kehidupan religius yang hancur, struktur sosial Cham juga mengalami kelumpuhan. 

Banyak ulama, imam, dan pemimpin komunitas dibunuh sehingga komunitas kehilangan rujukan dalam 

mempertahankan tradisi dan pengetahuan Islam. Hilangnya figur otoritatif ini menyebabkan memori 

kolektif mengenai ajaran dan praktik keagamaan melemah drastis, bahkan generasi muda kehilangan akses 

terhadap pendidikan agama formal (Mariana et al., 2024). 

Sebagai tambahan, kebijakan pemindahan paksa, kerja paksa, dan pencampuran populasi turut 

mempercepat disintegrasi sosial komunitas Cham. Solidaritas komunal yang selama ini menopang 

identitas etnis mereka runtuh, sehingga jaringan kekerabatan, adat, dan tradisi budaya melemah. 

Disintegrasi sosial ini semakin memperburuk erosi identitas keagamaan dan kultural Muslim Cham pada 

periode pasca-genosida (Julianti et al., 2025). 

Di tengah kondisi yang sedemikian parah, penelitian mengenai rekonstruksi dan re-Islamisasi 

Muslim Cham menjadi penting dilakukan. Hal ini karena komunitas tersebut hampir punah secara budaya 

maupun demografis, tetapi mampu menunjukkan ketahanan sosial dan spiritual yang luar biasa. Kajian ini 

dapat memberikan pemahaman bagaimana sebuah minoritas bangkit dari kehancuran total dan 

membangun kembali identitas mereka di tengah trauma sejarah serta tekanan struktural negara pasca-

konflik (Junaidi, 2023). 

Rumusan masalah dalam penelitian ini dapat dipahami melalui tiga fokus pembahasan utama yang 

saling berkaitan. Pertama, penelitian menelaah bagaimana komunitas Muslim Cham berupaya memulihkan 

kembali struktur sosial, lembaga keagamaan, serta kepemimpinan komunitas setelah mengalami 

kehancuran total selama masa genosida. Fokus kedua mengkaji bagaimana proses pendidikan dan praktik 

keagamaan dihidupkan kembali setelah pengalaman traumatis yang memutus transmisi pengetahuan 



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa  

 

 

 

       113 

 

 

antar-generasi, termasuk hilangnya ulama dan penghancuran ruang ibadah. Selanjutnya yang ketiga, 

penelitian juga menyoroti berbagai faktor internal maupun eksternal yang memungkinkan terjadinya re-

Islamisasi, seperti peran solidaritas komunal, munculnya pemimpin baru, bantuan internasional, dan 

situasi politik Kamboja pasca-1979 yang membuka ruang bagi rekonstruksi identitas keagamaan. 

Berdasarkan rumusan tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis proses rekonstruksi dan re-

Islamisasi yang dilakukan oleh komunitas Muslim Cham setelah runtuhnya rezim Khmer Merah. Fokusnya 

mencakup bagaimana institusi agama, pemimpin komunitas, dan jaringan sosial dibangun kembali dalam 

konteks negara yang baru pulih dari genosida. Proses pemulihan ini tidak hanya berkaitan dengan 

pembangunan fisik seperti pembangunan masjid, tetapi juga dengan rekonstruksi mental dan spiritual 

secara menyeluruh (Bintar Mupiza, 2020). 

Di samping itu, artikel ini juga menyoroti peran bantuan internasional, pendidikan Islam modern, 

dan munculnya generasi ulama baru dalam memperkuat identitas keagamaan Cham. Melalui berbagai 

strategi sosial, religius, dan kultural tersebut, komunitas Cham berhasil menghidupkan kembali identitas 

Islam yang hampir terhapus, sekaligus menunjukkan ketahanan mereka dalam menghadapi dampak 

panjang genosida (Irma, 2022). 

METODE 

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus karena fokusnya adalah 

memahami secara mendalam proses rekonstruksi sosial dan re-Islamisasi dalam komunitas Muslim Cham 

pasca genosida. Pendekatan kualitatif memungkinkan peneliti menyelami pengalaman, narasi, dan 

dinamika internal komunitas melalui kajian literatur dan dokumentasi historis (Haryono, 2023). Selain itu, 

studi kasus dipilih sesuai dengan karakteristik penelitian yang mengeksplorasi fenomena spesifik dalam 

konteks sejarah dan sosial tertentu, sehingga mampu memberikan kedalaman analisis yang kontekstual 

dan sensitif terhadap perubahan struktural dan identitas komunitas (Qolamani, 2023). 

Data dikumpulkan melalui studi pustaka intensif (library research), mencakup arsip sejarah, literatur 

akademik, laporan organisasi internasional, serta penelitian sebelumnya tentang Muslim Cham, genosida, 

dan rekonstruksi agama/sosial. Teknik analisis menggunakan analisis tematik (thematic analysis) untuk 

mengidentifikasi pola, tema, dan dinamika utama terkait rekonstruksi sosial, pemulihan institusi 

keagamaan, serta proses re-Islamisasi. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menyoroti bagaimana 

bentuk rekonstruksi dan re-Islamisasi dijalankan, serta faktor internal dan eksternal yang mempengaruhi 

kebangkitan kembali identitas keagamaan Cham (Siregar, 2024). 

TEMUAN DAN PEMBAHASAN 

Pemulihan struktur sosial, lembaga keagamaan, dan kepemimpinan Cham pasca-genosida 

Upaya pemulihan struktur sosial Muslim Cham setelah jatuhnya Khmer Merah pada 1979 diawali 

dengan langkah sederhana namun sangat fundamental: mengumpulkan kembali keluarga dan 

komunitas yang tercerai-berai. Pada masa genosida, banyak keluarga Cham tersebar di kamp kerja paksa 

yang berbeda sehingga mereka kehilangan koneksi sosial inti. Setelah konflik mereda, proses 

rekonstruksi dimulai dari usaha para penyintas mencari sanak keluarga, membentuk kembali klan, dan 

menempati wilayah pemukiman yang dapat memberikan rasa aman. Rekonstruksi sosial berbasis 

kekerabatan ini sangat penting karena identitas Cham secara historis bertumpu pada relasi keluarga dan 

komunitas yang kohesif (Irma, 2022) 

Ketika jaringan sosial dasar mulai terbentuk kembali, komunitas Cham berusaha menghidupkan 

kembali nilai-nilai sosial tradisional seperti musyawarah, gotong royong, dan praktik saling membantu 



Rekontruksi dan Re-Islamisasi Muslim Cham Pasca Genosida Khmer Merah 

Naufal Ilham Al-Faiq et al.,)  

 

 

114  

 

 

dalam urusan ekonomi maupun sosial. Di banyak desa Cham, tradisi helping circle—semacam kerja 

komunal—kembali dijalankan untuk membangun rumah, memperbaiki lahan, hingga menyiapkan 

tempat ibadah darurat. Tradisi ini menjadi instrumen sosial penting karena menumbuhkan kembali rasa 

percaya diri kolektif setelah melewati masa ketakutan dan penindasan yang panjang. Peneliti mencatat 

bahwa solidaritas berbasis budaya inilah yang memungkinkan Cham melakukan rekonstruksi sosial 

lebih cepat dibanding kelompok minoritas lainnya di Kamboja (Educationcambodia et al., 2024). 

Seiring pemulihan struktur sosial, kebutuhan akan kepemimpinan komunitas menjadi penting. 

Selama masa Khmer Merah, hampir seluruh imam, ustaz, dan tokoh masyarakat Cham dibunuh atau 

dipaksa meninggalkan identitas agama mereka. Akibatnya, pasca-genosida, komunitas menghadapi 

kekosongan otoritas spiritual. Untuk mengatasi hal tersebut, Cham menunjuk tokoh-tokoh tua yang 

masih mengingat doa, praktik ibadah, atau sedikit pengetahuan agama sebagai pemimpin sementara. 

Meskipun kapasitas mereka terbatas, tokoh lokal ini menjadi titik awal re-organisasi kepemimpinan 

komunitas (Lestari, 2022). 

Pemulihan lembaga keagamaan dimulai dari pembangunan kembali masjid—seringkali hanya 

berupa gubuk bambu atau ruangan kecil—yang digunakan untuk salat berjamaah dan tempat 

berkumpulnya komunitas. Masjid darurat ini berfungsi ganda: selain sebagai tempat ibadah, ia menjadi 

pusat koordinasi sosial, tempat berbagi makanan, hingga ruang diskusi untuk merancang langkah 

rekonstruksi berikutnya. Pada titik ini, masjid memainkan peran simbolik bahwa identitas Cham belum 

hilang dan masih dapat diperjuangkan untuk dipulihkan (Rahmi et al., 2025). 

Selain membangun tempat ibadah, masyarakat Cham juga berusaha memulihkan lembaga 

pendidikan agama. Karena kitab suci dan buku-buku Islam banyak dibakar oleh Khmer Merah, 

penyintas harus mengandalkan hafalan atau sisa-sisa naskah yang berhasil disembunyikan selama 

genosida. Pengajian kecil mulai dilakukan di rumah, dipimpin oleh orang tua yang masih mengingat 

bacaan Al-Qur’an. Kehadiran pendidikan informal ini menjadi fondasi awal kebangkitan pengetahuan 

Islam yang selama empat tahun hampir terputus total. Para peneliti menilai bahwa gerakan pendidikan 

akar rumput ini sangat krusial dalam memulihkan memori keagamaan kolektif Cham (Rahmi et al., 2025). 

Ketika Kamboja mulai membuka diri terhadap dunia luar pada akhir 1980-an, bantuan dari 

organisasi Islam internasional mulai berdatangan. Negara-negara seperti Malaysia, Arab Saudi, dan 

Kuwait mengirim bantuan untuk pembangunan masjid, madrasah, serta beasiswa pendidikan agama 

bagi pemuda Cham. Kontak dengan dunia Islam ini membuka peluang besar bagi komunitas untuk 

membangun kembali kepemimpinan keagamaan yang sebelumnya hilang. Sejak awal 1990-an, muncul 

generasi baru ulama Cham yang belajar di luar negeri dan kemudian kembali mengabdi di Kamboja. 

Kehadiran mereka menjadi titik penting dalam restrukturisasi kepemimpinan religius Cham (Oktapia et 

al., 2024). 

Dengan semakin kuatnya lembaga keagamaan dan pemulihan struktur sosial, komunitas Cham 

perlahan mendapatkan kembali posisi sosial mereka dalam masyarakat Kamboja. Keberadaan imam, 

guru agama, serta lembaga sosial seperti komite desa dan majelis masjid berfungsi memperkuat kembali 

tatanan komunitas yang sempat hancur total. Pemulihan struktur dan kepemimpinan ini bukan hanya 

membawa Cham keluar dari keterpurukan pasca-konflik, tetapi juga memicu proses re-Islamisasi yang 

lebih luas dan sistematis pada dekade-dekade berikutnya (Suwandi et al., 2025). 

Pemulihan pendidikan dan praktik keagamaan setelah terputus selama Khmer Merah. 

Upaya menghidupkan kembali pendidikan dan praktik keagamaan Muslim Cham pasca-genosida 

dimulai dalam kondisi sosial yang sangat rapuh. Selama masa Khmer Merah, seluruh bentuk praktik 

keagamaan dilarang total, masjid diratakan, dan ulama yang menjadi penjaga transmisi ilmu agama 



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa  

 

 

 

       115 

 

 

dibunuh atau diasingkan. Ketika rezim runtuh, komunitas Cham menghadapi kekosongan pengetahuan 

agama yang hampir total. Banyak anak muda bahkan tidak mengetahui cara salat atau membaca Al-

Qur’an karena empat tahun penindasan telah memutus hubungan antar-generasi secara drastis 

(Bruckmayr, 2023). Situasi ini menciptakan tantangan besar bagi proses rekonstruksi pendidikan agama. 

Dalam kondisi keterbatasan tersebut, pendidikan agama pertama-tama dihidupkan kembali 

melalui pengajian kecil di rumah-rumah. Orang tua yang masih mengingat bacaan Qur’an atau doa-doa 

dasar mulai mengajarkan kembali kepada anak-anak mereka secara informal. Walaupun kapasitas 

mereka tidak sebanding dengan ulama sebelum genosida, mereka menjadi aktor paling awal dalam 

proses pemulihan pengetahuan Islam. Proses ini menunjukkan bahwa pendidikan agama Cham tidak 

hanya mengandalkan lembaga formal, tetapi juga kekuatan memori religius yang tersisa pada penyintas 

dewasa (Mariana et al., 2024). 

Seiring berjalannya waktu, beberapa bangunan darurat yang berfungsi sebagai masjid mulai 

dibangun. Masjid darurat ini kemudian menjadi pusat pendidikan agama, tempat anak-anak Cham 

belajar iqra’, doa, dan dasar-dasar syariat. Dengan ruang ibadah yang kembali berdiri, komunitas dapat 

menghidupkan salat berjamaah, pengajian malam, dan kegiatan keagamaan sederhana lainnya. Meski 

fasilitasnya sangat terbatas, masjid kembali memainkan peran kultural yang selama ini hilang: sebagai 

pusat pendidikan, identitas, dan solidaritas komunal (Julianti et al., 2025). 

Namun, proses kebangkitan pendidikan agama tidak dapat berjalan optimal tanpa regenerasi 

ulama. Karena generasi lama ulama hampir punah, komunitas mulai mencari figur-figur baru yang 

memiliki minat serta kemampuan dasar untuk belajar agama lebih mendalam. Pada akhir 1980-an, 

beberapa pemuda Cham dikirim belajar ke Thailand dan Malaysia melalui jaringan komunitas Muslim 

Asia Tenggara. Di sana, mereka mempelajari fikih, bahasa Arab, dan pendidikan Islam modern untuk 

kembali mengajar di tanah air. Generasi pemuda terdidik inilah yang menjadi tulang punggung 

kebangkitan pendidikan agama Cham di tahun 1990-an dan seterusnya (Fawakih, 2020). 

Pada saat yang sama, masuknya organisasi internasional dari Timur Tengah dan Asia Tenggara 

memberikan dukungan signifikan bagi pendidikan agama Cham. Organisasi seperti Islamic Relief, 

Kuwait Charity, dan lembaga pendidikan Malaysia membantu membangun madrasah, menyediakan 

buku-buku agama, dan menawarkan beasiswa untuk studi luar negeri. Program-program ini tidak hanya 

memperkuat kapasitas pendidikan formal, tetapi juga memperkenalkan Cham kepada sumber 

pengetahuan Islam yang lebih luas dan modern (Kosim et al., 2025). Ini menandai transformasi penting 

dari pendidikan tradisional menuju sistem pendidikan Islam modern yang lebih terstruktur. 

Selain lembaga formal, praktik keagamaan Cham juga dihidupkan kembali melalui revitalisasi 

tradisi keagamaan lokal. Komunitas mulai kembali menjalankan ritual seperti Maulid, Tahlilan, Yasinan, 

dan upacara adat keagamaan lainnya yang sebelumnya dilarang. Tradisi ini bukan hanya sarana 

spiritual, tetapi juga media untuk memperkuat identitas kolektif dan mengembalikan rasa memiliki 

terhadap budaya Islam Cham. Revitalisasi praktik keagamaan ini menciptakan ruang spiritual yang 

membantu penyintas memulihkan trauma psikologis akibat pengalaman kejam Khmer Merah (Hickey & 

Killean, 2021). 

Pendidikan agama juga mengalami adaptasi seiring perubahan generasi. Generasi muda Cham 

yang lahir setelah 1990 tumbuh dalam lingkungan yang lebih terbuka terhadap pendidikan formal dan 

teknologi, sehingga model pendidikan Islam mulai menggabungkan kurikulum modern. Sejumlah 

madrasah Cham mengintegrasikan pelajaran umum seperti matematika dan sains untuk memperkuat 

daya saing komunitas di tengah masyarakat Kamboja yang semakin berkembang. Adaptasi ini 



Rekontruksi dan Re-Islamisasi Muslim Cham Pasca Genosida Khmer Merah 

Naufal Ilham Al-Faiq et al.,)  

 

 

116  

 

 

menunjukkan bahwa pemulihan praktik keagamaan tidak hanya bersifat restoratif, tetapi juga 

transformatif sesuai tuntutan zaman (Suwandi et al., 2025). 

Pada akhirnya, kebangkitan pendidikan dan praktik keagamaan Muslim Cham pasca-genosida 

mencerminkan kemampuan komunitas untuk menata ulang identitas spiritual mereka dari titik hampir 

nol. Dari pengajian sederhana di rumah hingga terbentuknya madrasah modern, proses ini menunjukkan 

ketahanan budaya dan religius yang sangat kuat. Dengan regenerasi ulama, dukungan internasional, dan 

perbaikan institusi lokal, pendidikan keagamaan Cham tidak hanya pulih, tetapi justru berkembang 

menjadi lebih kokoh dan terstruktur dibanding sebelum era Khmer Merah (Lestari, 2022). Proses ini 

menjadi fondasi utama bagi re-Islamisasi Cham pada periode selanjutnya. 

Faktor internal dan eksternal yang memungkinkan terjadinya re-Islamisasi Muslim Cham pasca 1979) 

Re-Islamisasi Muslim Cham tidak dapat dipahami tanpa melihat kekuatan internal komunitas 

yang bertahan di tengah kehancuran. Meskipun mengalami pemusnahan terstruktur oleh Khmer Merah, 

ikatan kekeluargaan Cham tetap menjadi modal sosial yang sangat kuat untuk memulai kembali 

kehidupan keagamaan. Solidaritas berbasis kinship ini memungkinkan mereka mengorganisir bentuk-

bentuk ibadah sederhana, saling menguatkan, dan menjaga ingatan kolektif tentang Islam meski hanya 

melalui doa-doa pendek atau narasi lisan (Julianti et al., 2025). Nilai kesetiaan komunal inilah yang 

menjadi fondasi awal re-Islamisasi di tingkat akar rumput. 

Kekuatan internal lainnya adalah munculnya pemimpin-pemimpin lokal yang sebelumnya tidak 

termasuk dalam golongan ulama, tetapi memiliki kapasitas sosial untuk menjadi rujukan setelah banyak 

tokoh agama terbunuh. Para pemimpin ini sering kali merupakan orang yang pernah mendapatkan 

pendidikan dasar agama, memiliki karisma sosial, atau sekadar lebih tua dan dihormati di komunitasnya. 

Mereka mengambil peran sebagai pengajar dasar-dasar Islam, pembimbing shalat, dan pengorganisir 

aktivitas komunitas (Fawakih, 2020). Kemunculan figur-figur ini menjadi titik awal pembentukan ulang 

struktur keagamaan Cham. 

Selain faktor internal, re-Islamisasi juga didorong oleh perubahan politik di Kamboja setelah 

jatuhnya rezim Khmer Merah. Pemerintahan yang baru—meskipun tetap otoriter—memberikan ruang 

yang jauh lebih longgar bagi kehidupan keagamaan dan aktivitas masyarakat sipil. Kebijakan 

rekonstruksi nasional yang membuka kembali sekolah, tempat ibadah, dan organisasi sosial memberi 

peluang bagi Cham untuk membangun kembali masjid, madrasah, dan lembaga komunitas lainnya 

(Junaidi, 2023). Stabilitas politik inilah yang menjadi dasar legal dan sosial bagi kebangkitan kembali 

identitas keagamaan. 

Peran bantuan internasional menjadi faktor eksternal yang sangat signifikan. Setelah tahun 1980-

an, berbagai lembaga dari Malaysia, Indonesia, Timur Tengah, dan organisasi nirlaba dunia mulai 

memberikan dukungan berupa guru agama, bantuan pembangunan masjid, serta beasiswa bagi pemuda 

Cham yang ingin belajar Islam di luar negeri. Bantuan ini tidak hanya mempercepat proses pemulihan 

pendidikan Islam, tetapi juga memperluas jaringan keilmuan Cham hingga ke tingkat global (Rahmi et 

al., 2025). Jaringan transnasional ini menjadi salah satu motor modernisasi keagamaan Cham. 

Re-Islamisasi juga didorong oleh mobilitas internasional pemuda Cham yang belajar ke negara-

negara mayoritas Muslim, kemudian kembali dengan pengetahuan baru dan membawa perubahan 

signifikan. Kembalinya generasi terdidik ini memunculkan interpretasi Islam yang lebih sistematis 

sekaligus menambah kapasitas kepemimpinan komunitas. Mereka membangun madrasah modern, 

mengembangkan kurikulum terstruktur, dan memperkenalkan model manajemen masjid yang lebih 

professional (Julianti et al., 2025). Transformasi ini memberi arah baru bagi rekonstruksi identitas 

keagamaan Cham. 



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa  

 

 

 

       117 

 

 

Dalam konteks internal-eksternal tersebut, identitas Islam Cham pasca-1979 mengalami dinamika 

antara pelestarian tradisi lama dengan adaptasi terhadap jaringan Islam global. Pada satu sisi, mereka 

mempertahankan ritual tradisional yang menjadi ciri keislaman khas Cham; pada sisi lain, mereka 

menyerap ajaran-ajaran yang dibawa dari Timur Tengah atau Asia Tenggara. Interaksi kedua arus ini 

membentuk bentuk re-Islamisasi yang unik, yakni kebangkitan agama yang tetap berakar pada budaya 

lokal namun terbuka terhadap pengaruh global (Adelia & Atman, 2025). Kombinasi ini memungkinkan 

proses rekonstruksi berlangsung cepat tanpa kehilangan kontinuitas budaya. 

Keseluruhan faktor di atas memperlihatkan bahwa re-Islamisasi Muslim Cham bukanlah proses 

yang berlangsung secara spontan, tetapi merupakan hasil dari pertemuan antara kekuatan internal yang 

resilien dan dukungan eksternal yang strategis. Solidaritas komunal, kepemimpinan lokal, dukungan 

internasional, serta stabilitas politik Kamboja pasca-1979 bekerja secara simultan membentuk ruang 

pemulihan identitas keagamaan. Proses ini pada akhirnya menegaskan bahwa kebangkitan Muslim 

Cham adalah contoh ketangguhan budaya dan religius yang mampu bertahan bahkan setelah upaya 

genosida yang hampir memusnahkan seluruh struktur sosialnya (Irma, 2022). 

SIMPULAN  

Pemulihan komunitas Muslim Cham pasca-genosida Khmer Merah menunjukkan bahwa 

rekonstruksi sosial dapat dimulai dari kekuatan internal seperti solidaritas, jaringan keluarga, serta 

ingatan kolektif tentang identitas agama. Meskipun mengalami kehancuran total, komunitas Cham 

mampu membangun kembali struktur sosial mereka melalui kerja komunal, kepemimpinan lokal, dan 

pengaktifan kembali nilai-nilai budaya yang sempat hilang. Proses ini menjadi dasar bagi terbentuknya 

kembali lembaga keagamaan seperti masjid dan majelis komunitas yang sebelumnya dihancurkan 

selama masa genosida. 

Pada sisi pendidikan dan keagamaan, munculnya kembali pengajian rumah, masjid darurat, dan 

regenerasi ulama menjadi faktor penentu kebangkitan spiritual Cham. Bantuan internasional 

memperkuat proses tersebut melalui pembangunan madrasah, penyediaan kitab suci, serta beasiswa 

bagi pemuda Cham untuk belajar agama di luar negeri. Transformasi ini bukan hanya bersifat 

pemulihan, tetapi juga modernisasi, karena sistem pendidikan Islam Cham mulai mengadopsi 

kurikulum yang lebih terstruktur dan relevan dengan perkembangan zaman. 

Secara keseluruhan, re-Islamisasi Muslim Cham terbentuk melalui perpaduan antara ketahanan 

internal dan dukungan eksternal. Stabilitas politik Kamboja pasca-1979 membuka ruang bagi pembaruan 

identitas keagamaan yang sebelumnya terputus. Dengan demikian, kebangkitan Cham tidak hanya 

mencerminkan keberhasilan mereka dalam bertahan dari trauma sejarah, tetapi juga kemampuan untuk 

membangun kembali identitas Islam yang lebih kuat, adaptif, dan terbuka terhadap jaringan global tanpa 

meninggalkan akar tradisi lokal mereka. 

REFERENSI  

Adelia, P. A., & Atman, W. (2025). Efektivitas ASEAN Convention Against Trafficking in Persons , 
Especially Women and Children dalam Penanganan Human Trafficking di Kamboja. Konstitusi: 
Jurnal Hukum, Administrasi Publik, Dan Ilmu Komunikasi. 

Bintar Mupiza. (2020). Pengaruh Pemerintahan Rezim Khmer Merah. Jisiera: The Journal Of Islamic Studies 
And International Relations, 1, 31–40. 

Bruckmayr, P. (2023). The Cham Muslims of Cambodia : From Forgotten Minority to Focal Point of 
Islamic Internationalism. Journal of Islamic Social Sciences. 



Rekontruksi dan Re-Islamisasi Muslim Cham Pasca Genosida Khmer Merah 

Naufal Ilham Al-Faiq et al.,)  

 

 

118  

 

 

Cholik, A. F. A. (2023). Sejarah Dan Perkembangan Islam Di Kamboja. Historia Islamica Journal Of Islamic 
History And Civilization, 2, 166–175. 

Educationcambodia, H., Governance, M., & Improved, F. O. R. (2024). Reimagining Higher Education In 
Cambodia : Modernizing Governance For Improved (Issue March). 

Fawakih, D. (2020). Muslim Kamboja di Bawah Rezim Komunis Khamer Merah 1975-1979. Buletin Al-
Turas: Mimbar Sejarah,Sastra,Budaya, Dan Agama, XXII(2), 247–272. 

Haryono, E. (2023). Metodologi Penelitian Kualitatif Di Perguruan Tinggi Keagamaaan Islam. E-Journal 
an-Nuur: The Journal of Islamic Studies. 

Hickey, R., & Killean, R. (2021). Property Loss and Cultural Heritage Restoration in the Aftermath of 
Genocide : Understanding Harm and Conceptualising Repair. International Journal OfTransitional 
Justice, 468–489. 

Irma, A. (2022). Perkembangan Muslim Champa ( Analisis Dari Penelitian Pemberitaan Muslim Cham Di 
A . Pendahuluan Jatuhnya Kerajaan Champa ke tangan Dinasti Nguyen pada masa Kaisar Vietnam 
, Minh Mang tahun 1832 mendorong terjadinya perpindahan pertama muslim Champa ke se. 
Islamic Communicasions Media Studies, 2(1), 33–48. 

Julianti, P. E., Safitri, Y., Seprina, R., Sejarah, P., & Jambi, U. (2025). Masyarakat Muslim Kamboja Pasca 
Rezim Khmer Merah: Penindasan, Perlawanan, dan Kebangkitan. Prabayaksa : Journal of History 
Education, 5, 1–10. 

Junaidi. (2023). Resilience of Muslims Minority and Islamic Education in Cambodia. Bukittinggi 
International Conference on Education, 1. 

Kosim, M., Kustati, M., Farid, H. M., Waeno, M., Sirait, W. R., & Fajri, S. (2025). Tolerance Education in 
Muslim Minority Educational Institutions in. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 22(1). 

Lestari, D. F. (2022). Jatuhnya Rezim Khmer Merah Dan Kekuasaan Hun Sen Di Kamboja Pasca Itu. Jurnal 
Ilmiah Indonesia, 7(11). 

Mariana, I. A., Seprina, R., & Jambi, U. (2024). Kehadiran Islam Di Kamboja : Catatan Sejarah Dan 
Perkembangannya. Jurnal Ilmiah Multidisiplin Terpadu, 8(5), 412–418. 

Oktapia, M., Hakim, L., & Yola, N. (2024). Sejarah Perkembangan dan Tantangan Muslim Laos sebagai 
Kaum Minoritas : Studi Pengembangan Pendidikan di Tengah Keterbatasan. : : Jurnal Penelitian 
Dan Kebudayaan Islam, 22(02), 149–157. 

Qolamani, K. I. B. (2023). Mastering Advanced Qualitative Research Methods in Social Studies. Al-
Adabiya: Jurnal Kebudayaan Dan Keagamaan, 18(2), 105–124. 
https://doi.org/10.37680/adabiya.v18i2.3846 

Rahmi, L., Sandora, L., & Alfi, M. (2025). Religious literacy for strengthening identity and solidarity of 
the Cham Muslim Community in Cambodia. Record and Library Journal, 11(1), 99–112. 
https://doi.org/10.20473/rlj.V11-I1.2025.99-112.Open 

Siregar, A. H. (2024). METODE PENELITIAN AGAMA DALAM PENDIDIKAN KARAKTER DI 
SEKOLAH ISLAM. Jurnal Fakultas Agama Islam, 1(2), 166–179. 

Suwandi, D., Yolanda, M. A., Roza, E., Isiam, U., Sultan, N., Kasim, S., Cham, K., Islam, S., Tenggara, A., 
& Islam, P. (2025). Islam Di Tanah Angkor : Jejak Sejarah Dan Keberlanjutan Komunitas Muslim. 
Jurnal Multidisiplin Inovatif, 9(10), 310–319. 

Yanti, Hapsari Rahma, Anzilni uswatun Hasanah, Dian Miagia Ilyas, Nadia Sampulawa, Dewi Nur 
Annisa, and Sulis Maryati. 2025. “Keragaman Etnis Di Papua: Pemetaan Kelompok Etnis Utama 
Dan Urgensi Pendidikan Multikultural Di Papua.” Jurnal Cendekia Pendidikan 14 (1). 

Yahyani, W. A., Kurnianto, R., & Ariyanto, A. (2020). The role of integrated schools in improving Islamic 
education in Muslim minority areas of Cambodia. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 4(2), 149–
162. https://doi.org/10.35723/ajie.v4i2.123 

Yusuf, M. (2023). The relationship of Islam and the state in contemporary Islamic thought. Dirasah: Journal 
of Islamic Studies, 8(2), 55–71. https://doi.org/10.59373/drs.v1i2.11 

 

https://doi.org/10.35723/ajie.v4i2.123
https://doi.org/10.59373/drs.v1i2.11

