Volume 1 Nomor 3 (2025)
July— September 2025
Page: 111-118

Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno
yad l - “ I "
https://journal.irsyad.org/index.php/

Rekontruksi dan Re-Islamisasi Muslim Cham Pasca Genosida Khmer Merah

Reconstruction and Re-Islamization of Cham Muslims After the Khmer Rouge Genocide

Naufal Ilham Al-Faiq', Miftahul Ramadhani?, Zaky Zaidul Mubarok?
123UIN Raden Mas Said Surakarta, Indonesia; naufalilhamalfaiq@gmail.com

Article history

Submitted: 2025/10/05; Revised: 2025/11/21;  Accepted: 2025/12/13

Abstract

The process of social reconstruction and re-Islamization of the Cham Muslim
community following the end of the Khmer Rouge regime in 1979, a period
that left profound damage to their social structure, religious institutions, and
Islamic education system. The genocide not only wiped out most religious
scholars and community leaders but also severed the continuity of the
scholarly tradition that served as the foundation of Cham identity. This article
aims to analyze the process of reconstruction and re-Islamization undertaken
by the Cham Muslim community after the collapse of the Khmer Rouge
regime. The focus is on how religious institutions, community leaders, and
social networks were rebuilt in the context of a country recovering from
genocide. Using a qualitative approach with a case study design, this research
explores how the Cham community rebuilt their social life, created new prayer
spaces, and revived lost religious practices. The findings indicate that recovery
proceeded through two main forces: internal resilience and external support.
Internally, communal solidarity, kinship networks, and community initiatives
formed the initial foundation for the reconstruction of religious institutions
and the regeneration of new leaders. Externally, support from international
institutions, humanitarian aid, and Cambodia's post-1979 political policies
have provided space for the revitalization of an Islamic identity. This article
emphasizes that the Cham Muslim revival is not simply a process of survival,
but rather an identity reconstruction that integrates tradition, modernity, and
post-conflict social dynamics.

Keywords

Cham Muslims, Post-Genocide, Re-Islamization, Social Reconstruction.

@00

© 2025 by the authors. Thisis an open-access publication under the terms and conditions of the
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC  BY SA)  license,
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/.

PENDAHULUAN

Proses rekonstruksi sosial dan re-Islamisasi komunitas Muslim Cham setelah berakhirnya rezim

Khmer Merah pada 1979, sebuah periode yang meninggalkan kehancuran mendalam terhadap struktur

sosial, lembaga keagamaan, serta sistem pendidikan Islam mereka. Genosida tersebut tidak hanya

memusnahkan sebagian besar ulama dan tokoh masyarakat, tetapi juga memutus kesinambungan tradisi

keilmuan yang menjadi

fondasi identitas Cham. Setelah jatuhnya rezim Khmer Merah ini, Kamboja

menghadapi masa transisi panjang yang dipenuhi ketidakstabilan politik dan kehancuran sosial.

Published by Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno; Indonesia


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Rekontruksi dan Re-Islamisasi Muslim Cham Pasca Genosida Khmer Merah

Naufal llham Al-Faiq et al.,)

Pemerintahan baru berupaya keras memulihkan tatanan masyarakat yang telah dihancurkan oleh
kebijakan ekstrem Pol Pot yang menghapus institusi agama, ekonomi, dan budaya. Infrastruktur
pemerintahan serta jaringan sosial masyarakat berada dalam kondisi lumpuh sehingga berbagai program
pemulihan harus dimulai dari titik nol (Cholik, 2023).

Dalam situasi yang rapuh ini, negara juga harus menghadapi trauma kolektif yang dialami berbagai
kelompok etnis dan agama akibat genosida. Banyak komunitas kehilangan pemimpin, tempat tinggal, dan
sumber kehidupan, sehingga proses rekonstruksi berjalan lambat. Kondisi tersebut secara khusus
memberikan dampak lebih berat kepada kelompok-kelompok minoritas, termasuk Muslim Cham, yang
mengalami pembatasan identitas jauh lebih keras dibanding kelompok lain (Bintar Mupiza, 2020).

Sebagai bagian dari kelompok minoritas itu, Muslim Cham memiliki sejarah panjang dalam
pembentukan mosaik sosial Kamboja. Mereka dikenal memiliki tradisi keagamaan dan budaya yang kuat,
terutama dalam praktik Islam Syafi‘i yang diwariskan turun-temurun. Sebelum masa Khmer Merah,
komunitas Cham berkembang relatif stabil dan menjadi bagian penting dari keberagaman etnis nasional
(Junaidi, 2023).

Namun perkembangan tersebut tidak menjamin posisi mereka selalu aman. Seiring dinamika politik
Kamboja modern, Muslim Cham kerap berada pada situasi rentan, terutama ketika rezim yang berkuasa
memandang agama sebagai ancaman ideologis. Dalam kondisi seperti itu, identitas Cham seringkali berada
dalam posisi tawar yang lemah dalam struktur sosial dan politik negara (Fawakih, 2020).

Kerentanan ini mencapai titik paling ekstrem ketika Khmer Merah berkuasa. Pada masa tersebut,
identitas keagamaan Muslim Cham mengalami penghancuran sistematis melalui kebijakan anti-agama
yang melarang seluruh bentuk ibadah. Masjid dihancurkan, kitab keagamaan dibakar, dan ritual
keagamaan dilarang sepenuhnya, sehingga memutus mata rantai pengetahuan agama yang selama ini
menjadi fondasi kehidupan spiritual mereka (Cholik, 2023).

Tidak hanya kehidupan religius yang hancur, struktur sosial Cham juga mengalami kelumpuhan.
Banyak ulama, imam, dan pemimpin komunitas dibunuh sehingga komunitas kehilangan rujukan dalam
mempertahankan tradisi dan pengetahuan Islam. Hilangnya figur otoritatif ini menyebabkan memori
kolektif mengenai ajaran dan praktik keagamaan melemah drastis, bahkan generasi muda kehilangan akses
terhadap pendidikan agama formal (Mariana et al., 2024).

Sebagai tambahan, kebijakan pemindahan paksa, kerja paksa, dan pencampuran populasi turut
mempercepat disintegrasi sosial komunitas Cham. Solidaritas komunal yang selama ini menopang
identitas etnis mereka runtuh, sehingga jaringan kekerabatan, adat, dan tradisi budaya melemah.
Disintegrasi sosial ini semakin memperburuk erosi identitas keagamaan dan kultural Muslim Cham pada
periode pasca-genosida (Julianti et al., 2025).

Di tengah kondisi yang sedemikian parah, penelitian mengenai rekonstruksi dan re-Islamisasi
Muslim Cham menjadi penting dilakukan. Hal ini karena komunitas tersebut hampir punah secara budaya
maupun demografis, tetapi mampu menunjukkan ketahanan sosial dan spiritual yang luar biasa. Kajian ini
dapat memberikan pemahaman bagaimana sebuah minoritas bangkit dari kehancuran total dan
membangun kembali identitas mereka di tengah trauma sejarah serta tekanan struktural negara pasca-
konflik (Junaidi, 2023).

Rumusan masalah dalam penelitian ini dapat dipahami melalui tiga fokus pembahasan utama yang
saling berkaitan. Pertama, penelitian menelaah bagaimana komunitas Muslim Cham berupaya memulihkan
kembali struktur sosial, lembaga keagamaan, serta kepemimpinan komunitas setelah mengalami
kehancuran total selama masa genosida. Fokus kedua mengkaji bagaimana proses pendidikan dan praktik

keagamaan dihidupkan kembali setelah pengalaman traumatis yang memutus transmisi pengetahuan

112



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa

antar-generasi, termasuk hilangnya ulama dan penghancuran ruang ibadah. Selanjutnya yang ketiga,
penelitian juga menyoroti berbagai faktor internal maupun eksternal yang memungkinkan terjadinya re-
Islamisasi, seperti peran solidaritas komunal, munculnya pemimpin baru, bantuan internasional, dan
situasi politik Kamboja pasca-1979 yang membuka ruang bagi rekonstruksi identitas keagamaan.

Berdasarkan rumusan tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis proses rekonstruksi dan re-
Islamisasi yang dilakukan oleh komunitas Muslim Cham setelah runtuhnya rezim Khmer Merah. Fokusnya
mencakup bagaimana institusi agama, pemimpin komunitas, dan jaringan sosial dibangun kembali dalam
konteks negara yang baru pulih dari genosida. Proses pemulihan ini tidak hanya berkaitan dengan
pembangunan fisik seperti pembangunan masjid, tetapi juga dengan rekonstruksi mental dan spiritual
secara menyeluruh (Bintar Mupiza, 2020).

Di samping itu, artikel ini juga menyoroti peran bantuan internasional, pendidikan Islam modern,
dan munculnya generasi ulama baru dalam memperkuat identitas keagamaan Cham. Melalui berbagai
strategi sosial, religius, dan kultural tersebut, komunitas Cham berhasil menghidupkan kembali identitas
Islam yang hampir terhapus, sekaligus menunjukkan ketahanan mereka dalam menghadapi dampak

panjang genosida (Irma, 2022).

METODE

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus karena fokusnya adalah
memahami secara mendalam proses rekonstruksi sosial dan re-Islamisasi dalam komunitas Muslim Cham
pasca genosida. Pendekatan kualitatif memungkinkan peneliti menyelami pengalaman, narasi, dan
dinamika internal komunitas melalui kajian literatur dan dokumentasi historis (Haryono, 2023). Selain itu,
studi kasus dipilih sesuai dengan karakteristik penelitian yang mengeksplorasi fenomena spesifik dalam
konteks sejarah dan sosial tertentu, sehingga mampu memberikan kedalaman analisis yang kontekstual
dan sensitif terhadap perubahan struktural dan identitas komunitas (Qolamani, 2023).

Data dikumpulkan melalui studi pustaka intensif (library research), mencakup arsip sejarah, literatur
akademik, laporan organisasi internasional, serta penelitian sebelumnya tentang Muslim Cham, genosida,
dan rekonstruksi agama/sosial. Teknik analisis menggunakan analisis tematik (thematic analysis) untuk
mengidentifikasi pola, tema, dan dinamika utama terkait rekonstruksi sosial, pemulihan institusi
keagamaan, serta proses re-Islamisasi. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menyoroti bagaimana
bentuk rekonstruksi dan re-Islamisasi dijalankan, serta faktor internal dan eksternal yang mempengaruhi

kebangkitan kembali identitas keagamaan Cham (Siregar, 2024).

TEMUAN DAN PEMBAHASAN

Pemulihan struktur sosial, lembaga keagamaan, dan kepemimpinan Cham pasca-genosida

Upaya pemulihan struktur sosial Muslim Cham setelah jatuhnya Khmer Merah pada 1979 diawali
dengan langkah sederhana namun sangat fundamental: mengumpulkan kembali keluarga dan
komunitas yang tercerai-berai. Pada masa genosida, banyak keluarga Cham tersebar di kamp kerja paksa
yang berbeda sehingga mereka kehilangan koneksi sosial inti. Setelah konflik mereda, proses
rekonstruksi dimulai dari usaha para penyintas mencari sanak keluarga, membentuk kembali klan, dan
menempati wilayah pemukiman yang dapat memberikan rasa aman. Rekonstruksi sosial berbasis
kekerabatan ini sangat penting karena identitas Cham secara historis bertumpu pada relasi keluarga dan
komunitas yang kohesif (Irma, 2022)

Ketika jaringan sosial dasar mulai terbentuk kembali, komunitas Cham berusaha menghidupkan

kembeali nilai-nilai sosial tradisional seperti musyawarah, gotong royong, dan praktik saling membantu

| 113



Rekontruksi dan Re-Islamisasi Muslim Cham Pasca Genosida Khmer Merah

Naufal Ilham Al-Faiq et al.,)

dalam urusan ekonomi maupun sosial. Di banyak desa Cham, tradisi helping circle—semacam kerja
komunal —kembali dijalankan untuk membangun rumah, memperbaiki lahan, hingga menyiapkan
tempat ibadah darurat. Tradisi ini menjadi instrumen sosial penting karena menumbuhkan kembali rasa
percaya diri kolektif setelah melewati masa ketakutan dan penindasan yang panjang. Peneliti mencatat
bahwa solidaritas berbasis budaya inilah yang memungkinkan Cham melakukan rekonstruksi sosial
lebih cepat dibanding kelompok minoritas lainnya di Kamboja (Educationcambodia et al., 2024).

Seiring pemulihan struktur sosial, kebutuhan akan kepemimpinan komunitas menjadi penting.
Selama masa Khmer Merah, hampir seluruh imam, ustaz, dan tokoh masyarakat Cham dibunuh atau
dipaksa meninggalkan identitas agama mereka. Akibatnya, pasca-genosida, komunitas menghadapi
kekosongan otoritas spiritual. Untuk mengatasi hal tersebut, Cham menunjuk tokoh-tokoh tua yang
masih mengingat doa, praktik ibadah, atau sedikit pengetahuan agama sebagai pemimpin sementara.
Meskipun kapasitas mereka terbatas, tokoh lokal ini menjadi titik awal re-organisasi kepemimpinan
komunitas (Lestari, 2022).

Pemulihan lembaga keagamaan dimulai dari pembangunan kembali masjid —seringkali hanya
berupa gubuk bambu atau ruangan kecil—yang digunakan untuk salat berjamaah dan tempat
berkumpulnya komunitas. Masjid darurat ini berfungsi ganda: selain sebagai tempat ibadah, ia menjadi
pusat koordinasi sosial, tempat berbagi makanan, hingga ruang diskusi untuk merancang langkah
rekonstruksi berikutnya. Pada titik ini, masjid memainkan peran simbolik bahwa identitas Cham belum
hilang dan masih dapat diperjuangkan untuk dipulihkan (Rahmi et al., 2025).

Selain membangun tempat ibadah, masyarakat Cham juga berusaha memulihkan lembaga
pendidikan agama. Karena kitab suci dan buku-buku Islam banyak dibakar oleh Khmer Merah,
penyintas harus mengandalkan hafalan atau sisa-sisa naskah yang berhasil disembunyikan selama
genosida. Pengajian kecil mulai dilakukan di rumah, dipimpin oleh orang tua yang masih mengingat
bacaan Al-Qur’an. Kehadiran pendidikan informal ini menjadi fondasi awal kebangkitan pengetahuan
Islam yang selama empat tahun hampir terputus total. Para peneliti menilai bahwa gerakan pendidikan
akar rumput ini sangat krusial dalam memulihkan memori keagamaan kolektif Cham (Rahmi et al., 2025).

Ketika Kamboja mulai membuka diri terhadap dunia luar pada akhir 1980-an, bantuan dari
organisasi Islam internasional mulai berdatangan. Negara-negara seperti Malaysia, Arab Saudi, dan
Kuwait mengirim bantuan untuk pembangunan masjid, madrasah, serta beasiswa pendidikan agama
bagi pemuda Cham. Kontak dengan dunia Islam ini membuka peluang besar bagi komunitas untuk
membangun kembali kepemimpinan keagamaan yang sebelumnya hilang. Sejak awal 1990-an, muncul
generasi baru ulama Cham yang belajar di luar negeri dan kemudian kembali mengabdi di Kamboja.
Kehadiran mereka menjadi titik penting dalam restrukturisasi kepemimpinan religius Cham (Oktapia et
al., 2024).

Dengan semakin kuatnya lembaga keagamaan dan pemulihan struktur sosial, komunitas Cham
perlahan mendapatkan kembali posisi sosial mereka dalam masyarakat Kamboja. Keberadaan imam,
guru agama, serta lembaga sosial seperti komite desa dan majelis masjid berfungsi memperkuat kembali
tatanan komunitas yang sempat hancur total. Pemulihan struktur dan kepemimpinan ini bukan hanya
membawa Cham keluar dari keterpurukan pasca-konflik, tetapi juga memicu proses re-Islamisasi yang
lebih luas dan sistematis pada dekade-dekade berikutnya (Suwandi et al., 2025).

Pemulihan pendidikan dan praktik keagamaan setelah terputus selama Khmer Merah.

Upaya menghidupkan kembali pendidikan dan praktik keagamaan Muslim Cham pasca-genosida

dimulai dalam kondisi sosial yang sangat rapuh. Selama masa Khmer Merah, seluruh bentuk praktik

keagamaan dilarang total, masjid diratakan, dan ulama yang menjadi penjaga transmisi ilmu agama

114|



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa

dibunuh atau diasingkan. Ketika rezim runtuh, komunitas Cham menghadapi kekosongan pengetahuan
agama yang hampir total. Banyak anak muda bahkan tidak mengetahui cara salat atau membaca Al-
Qur'an karena empat tahun penindasan telah memutus hubungan antar-generasi secara drastis
(Bruckmayr, 2023). Situasi ini menciptakan tantangan besar bagi proses rekonstruksi pendidikan agama.

Dalam kondisi keterbatasan tersebut, pendidikan agama pertama-tama dihidupkan kembali
melalui pengajian kecil di rumah-rumah. Orang tua yang masih mengingat bacaan Qur’an atau doa-doa
dasar mulai mengajarkan kembali kepada anak-anak mereka secara informal. Walaupun kapasitas
mereka tidak sebanding dengan ulama sebelum genosida, mereka menjadi aktor paling awal dalam
proses pemulihan pengetahuan Islam. Proses ini menunjukkan bahwa pendidikan agama Cham tidak
hanya mengandalkan lembaga formal, tetapi juga kekuatan memori religius yang tersisa pada penyintas
dewasa (Mariana et al., 2024).

Seiring berjalannya waktu, beberapa bangunan darurat yang berfungsi sebagai masjid mulai
dibangun. Masjid darurat ini kemudian menjadi pusat pendidikan agama, tempat anak-anak Cham
belajar iqra’, doa, dan dasar-dasar syariat. Dengan ruang ibadah yang kembali berdiri, komunitas dapat
menghidupkan salat berjamaah, pengajian malam, dan kegiatan keagamaan sederhana lainnya. Meski
fasilitasnya sangat terbatas, masjid kembali memainkan peran kultural yang selama ini hilang: sebagai
pusat pendidikan, identitas, dan solidaritas komunal (Julianti et al., 2025).

Namun, proses kebangkitan pendidikan agama tidak dapat berjalan optimal tanpa regenerasi
ulama. Karena generasi lama ulama hampir punah, komunitas mulai mencari figur-figur baru yang
memiliki minat serta kemampuan dasar untuk belajar agama lebih mendalam. Pada akhir 1980-an,
beberapa pemuda Cham dikirim belajar ke Thailand dan Malaysia melalui jaringan komunitas Muslim
Asia Tenggara. Di sana, mereka mempelajari fikih, bahasa Arab, dan pendidikan Islam modern untuk
kembali mengajar di tanah air. Generasi pemuda terdidik inilah yang menjadi tulang punggung
kebangkitan pendidikan agama Cham di tahun 1990-an dan seterusnya (Fawakih, 2020).

Pada saat yang sama, masuknya organisasi internasional dari Timur Tengah dan Asia Tenggara
memberikan dukungan signifikan bagi pendidikan agama Cham. Organisasi seperti Islamic Relief,
Kuwait Charity, dan lembaga pendidikan Malaysia membantu membangun madrasah, menyediakan
buku-buku agama, dan menawarkan beasiswa untuk studi luar negeri. Program-program ini tidak hanya
memperkuat kapasitas pendidikan formal, tetapi juga memperkenalkan Cham kepada sumber
pengetahuan Islam yang lebih luas dan modern (Kosim et al., 2025). Ini menandai transformasi penting
dari pendidikan tradisional menuju sistem pendidikan Islam modern yang lebih terstruktur.

Selain lembaga formal, praktik keagamaan Cham juga dihidupkan kembali melalui revitalisasi
tradisi keagamaan lokal. Komunitas mulai kembali menjalankan ritual seperti Maulid, Tahlilan, Yasinan,
dan upacara adat keagamaan lainnya yang sebelumnya dilarang. Tradisi ini bukan hanya sarana
spiritual, tetapi juga media untuk memperkuat identitas kolektif dan mengembalikan rasa memiliki
terhadap budaya Islam Cham. Revitalisasi praktik keagamaan ini menciptakan ruang spiritual yang
membantu penyintas memulihkan trauma psikologis akibat pengalaman kejam Khmer Merah (Hickey &
Killean, 2021).

Pendidikan agama juga mengalami adaptasi seiring perubahan generasi. Generasi muda Cham
yang lahir setelah 1990 tumbuh dalam lingkungan yang lebih terbuka terhadap pendidikan formal dan
teknologi, sehingga model pendidikan Islam mulai menggabungkan kurikulum modern. Sejumlah
madrasah Cham mengintegrasikan pelajaran umum seperti matematika dan sains untuk memperkuat

daya saing komunitas di tengah masyarakat Kamboja yang semakin berkembang. Adaptasi ini

| 115



Rekontruksi dan Re-Islamisasi Muslim Cham Pasca Genosida Khmer Merah

Naufal llham Al-Faiq et al.,)

menunjukkan bahwa pemulihan praktik keagamaan tidak hanya bersifat restoratif, tetapi juga
transformatif sesuai tuntutan zaman (Suwandi et al., 2025).

Pada akhirnya, kebangkitan pendidikan dan praktik keagamaan Muslim Cham pasca-genosida
mencerminkan kemampuan komunitas untuk menata ulang identitas spiritual mereka dari titik hampir
nol. Dari pengajian sederhana di rumah hingga terbentuknya madrasah modern, proses ini menunjukkan
ketahanan budaya dan religius yang sangat kuat. Dengan regenerasi ulama, dukungan internasional, dan
perbaikan institusi lokal, pendidikan keagamaan Cham tidak hanya pulih, tetapi justru berkembang
menjadi lebih kokoh dan terstruktur dibanding sebelum era Khmer Merah (Lestari, 2022). Proses ini
menjadi fondasi utama bagi re-Islamisasi Cham pada periode selanjutnya.

Faktor internal dan eksternal yang memungkinkan terjadinya re-Islamisasi Muslim Cham pasca 1979)

Re-Islamisasi Muslim Cham tidak dapat dipahami tanpa melihat kekuatan internal komunitas
yang bertahan di tengah kehancuran. Meskipun mengalami pemusnahan terstruktur oleh Khmer Merah,
ikatan kekeluargaan Cham tetap menjadi modal sosial yang sangat kuat untuk memulai kembali
kehidupan keagamaan. Solidaritas berbasis kinship ini memungkinkan mereka mengorganisir bentuk-
bentuk ibadah sederhana, saling menguatkan, dan menjaga ingatan kolektif tentang Islam meski hanya
melalui doa-doa pendek atau narasi lisan (Julianti et al., 2025). Nilai kesetiaan komunal inilah yang
menjadi fondasi awal re-Islamisasi di tingkat akar rumput.

Kekuatan internal lainnya adalah munculnya pemimpin-pemimpin lokal yang sebelumnya tidak
termasuk dalam golongan ulama, tetapi memiliki kapasitas sosial untuk menjadi rujukan setelah banyak
tokoh agama terbunuh. Para pemimpin ini sering kali merupakan orang yang pernah mendapatkan
pendidikan dasar agama, memiliki karisma sosial, atau sekadar lebih tua dan dihormati di komunitasnya.
Mereka mengambil peran sebagai pengajar dasar-dasar Islam, pembimbing shalat, dan pengorganisir
aktivitas komunitas (Fawakih, 2020). Kemunculan figur-figur ini menjadi titik awal pembentukan ulang
struktur keagamaan Cham.

Selain faktor internal, re-Islamisasi juga didorong oleh perubahan politik di Kamboja setelah
jatuhnya rezim Khmer Merah. Pemerintahan yang baru —meskipun tetap otoriter —memberikan ruang
yang jauh lebih longgar bagi kehidupan keagamaan dan aktivitas masyarakat sipil. Kebijakan
rekonstruksi nasional yang membuka kembali sekolah, tempat ibadah, dan organisasi sosial memberi
peluang bagi Cham untuk membangun kembali masjid, madrasah, dan lembaga komunitas lainnya
(Junaidi, 2023). Stabilitas politik inilah yang menjadi dasar legal dan sosial bagi kebangkitan kembali
identitas keagamaan.

Peran bantuan internasional menjadi faktor eksternal yang sangat signifikan. Setelah tahun 1980-
an, berbagai lembaga dari Malaysia, Indonesia, Timur Tengah, dan organisasi nirlaba dunia mulai
memberikan dukungan berupa guru agama, bantuan pembangunan masjid, serta beasiswa bagi pemuda
Cham yang ingin belajar Islam di luar negeri. Bantuan ini tidak hanya mempercepat proses pemulihan
pendidikan Islam, tetapi juga memperluas jaringan keilmuan Cham hingga ke tingkat global (Rahmi et
al., 2025). Jaringan transnasional ini menjadi salah satu motor modernisasi keagamaan Cham.

Re-Islamisasi juga didorong oleh mobilitas internasional pemuda Cham yang belajar ke negara-
negara mayoritas Muslim, kemudian kembali dengan pengetahuan baru dan membawa perubahan
signifikan. Kembalinya generasi terdidik ini memunculkan interpretasi Islam yang lebih sistematis
sekaligus menambah kapasitas kepemimpinan komunitas. Mereka membangun madrasah modern,
mengembangkan kurikulum terstruktur, dan memperkenalkan model manajemen masjid yang lebih
professional (Julianti et al., 2025). Transformasi ini memberi arah baru bagi rekonstruksi identitas

keagamaan Cham.

116



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa

Dalam konteks internal-eksternal tersebut, identitas Islam Cham pasca-1979 mengalami dinamika
antara pelestarian tradisi lama dengan adaptasi terhadap jaringan Islam global. Pada satu sisi, mereka
mempertahankan ritual tradisional yang menjadi ciri keislaman khas Cham; pada sisi lain, mereka
menyerap ajaran-ajaran yang dibawa dari Timur Tengah atau Asia Tenggara. Interaksi kedua arus ini
membentuk bentuk re-Islamisasi yang unik, yakni kebangkitan agama yang tetap berakar pada budaya
lokal namun terbuka terhadap pengaruh global (Adelia & Atman, 2025). Kombinasi ini memungkinkan
proses rekonstruksi berlangsung cepat tanpa kehilangan kontinuitas budaya.

Keseluruhan faktor di atas memperlihatkan bahwa re-Islamisasi Muslim Cham bukanlah proses
yang berlangsung secara spontan, tetapi merupakan hasil dari pertemuan antara kekuatan internal yang
resilien dan dukungan eksternal yang strategis. Solidaritas komunal, kepemimpinan lokal, dukungan
internasional, serta stabilitas politik Kamboja pasca-1979 bekerja secara simultan membentuk ruang
pemulihan identitas keagamaan. Proses ini pada akhirnya menegaskan bahwa kebangkitan Muslim
Cham adalah contoh ketangguhan budaya dan religius yang mampu bertahan bahkan setelah upaya

genosida yang hampir memusnahkan seluruh struktur sosialnya (Irma, 2022).

SIMPULAN

Pemulihan komunitas Muslim Cham pasca-genosida Khmer Merah menunjukkan bahwa
rekonstruksi sosial dapat dimulai dari kekuatan internal seperti solidaritas, jaringan keluarga, serta
ingatan kolektif tentang identitas agama. Meskipun mengalami kehancuran total, komunitas Cham
mampu membangun kembali struktur sosial mereka melalui kerja komunal, kepemimpinan lokal, dan
pengaktifan kembali nilai-nilai budaya yang sempat hilang. Proses ini menjadi dasar bagi terbentuknya
kembali lembaga keagamaan seperti masjid dan majelis komunitas yang sebelumnya dihancurkan
selama masa genosida.

Pada sisi pendidikan dan keagamaan, munculnya kembali pengajian rumah, masjid darurat, dan
regenerasi ulama menjadi faktor penentu kebangkitan spiritual Cham. Bantuan internasional
memperkuat proses tersebut melalui pembangunan madrasah, penyediaan kitab suci, serta beasiswa
bagi pemuda Cham untuk belajar agama di luar negeri. Transformasi ini bukan hanya bersifat
pemulihan, tetapi juga modernisasi, karena sistem pendidikan Islam Cham mulai mengadopsi
kurikulum yang lebih terstruktur dan relevan dengan perkembangan zaman.

Secara keseluruhan, re-Islamisasi Muslim Cham terbentuk melalui perpaduan antara ketahanan
internal dan dukungan eksternal. Stabilitas politik Kamboja pasca-1979 membuka ruang bagi pembaruan
identitas keagamaan yang sebelumnya terputus. Dengan demikian, kebangkitan Cham tidak hanya
mencerminkan keberhasilan mereka dalam bertahan dari trauma sejarah, tetapi juga kemampuan untuk
membangun kembali identitas Islam yang lebih kuat, adaptif, dan terbuka terhadap jaringan global tanpa

meninggalkan akar tradisi lokal mereka.

REFERENSI

Adelia, P. A, & Atman, W. (2025). Efektivitas ASEAN Convention Against Trafficking in Persons ,
Especially Women and Children dalam Penanganan Human Trafficking di Kamboja. Konstitusi:
Jurnal Hukum, Administrasi Publik, Dan Ilmu Komunikasi.

Bintar Mupiza. (2020). Pengaruh Pemerintahan Rezim Khmer Merah. Jisiera: The Journal Of Islamic Studies
And International Relations, 1, 31-40.

Bruckmayr, P. (2023). The Cham Muslims of Cambodia: From Forgotten Minority to Focal Point of
Islamic Internationalism. Journal of Islamic Social Sciences.

117



Rekontruksi dan Re-Islamisasi Muslim Cham Pasca Genosida Khmer Merah

Naufal llham Al-Faiq et al.,)

Cholik, A. F. A. (2023). Sejarah Dan Perkembangan Islam Di Kamboja. Historia Islamica Journal Of Islamic
History And Civilization, 2, 166-175.

Educationcambodia, H., Governance, M., & Improved, F. O. R. (2024). Reimagining Higher Education In
Cambodia : Modernizing Governance For Improved (Issue March).

Fawakih, D. (2020). Muslim Kamboja di Bawah Rezim Komunis Khamer Merah 1975-1979. Buletin Al-
Turas: Mimbar Sejarah,Sastra, Budaya, Dan Agama, XXI1(2), 247-272.

Haryono, E. (2023). Metodologi Penelitian Kualitatif Di Perguruan Tinggi Keagamaaan Islam. E-Journal
an-Nuur: The Journal of Islamic Studies.

Hickey, R., & Killean, R. (2021). Property Loss and Cultural Heritage Restoration in the Aftermath of
Genocide : Understanding Harm and Conceptualising Repair. International Journal OfTransitional
Justice, 468—489.

Irma, A. (2022). Perkembangan Muslim Champa ( Analisis Dari Penelitian Pemberitaan Muslim Cham Di
A . Pendahuluan Jatuhnya Kerajaan Champa ke tangan Dinasti Nguyen pada masa Kaisar Vietnam
, Minh Mang tahun 1832 mendorong terjadinya perpindahan pertama muslim Champa ke se.
Islamic Communicasions Media Studies, 2(1), 33-48.

Julianti, P. E., Safitri, Y., Seprina, R., Sejarah, P., & Jambi, U. (2025). Masyarakat Muslim Kamboja Pasca
Rezim Khmer Merah: Penindasan, Perlawanan, dan Kebangkitan. Prabayaksa : Journal of History
Education, 5, 1-10.

Junaidi. (2023). Resilience of Muslims Minority and Islamic Education in Cambodia. Bukittinggi
International Conference on Education, 1.

Kosim, M., Kustati, M., Farid, H. M., Waeno, M., Sirait, W. R., & Fajri, S. (2025). Tolerance Education in
Muslim Minority Educational Institutions in. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 22(1).

Lestari, D. F. (2022). Jatuhnya Rezim Khmer Merah Dan Kekuasaan Hun Sen Di Kamboja Pasca Itu. Jurnal
Ilmiah Indonesia, 7(11).

Mariana, I. A., Seprina, R., & Jambi, U. (2024). Kehadiran Islam Di Kamboja: Catatan Sejarah Dan
Perkembangannya. Jurnal Ilmiah Multidisiplin Terpadu, 8(5), 412—418.

Oktapia, M., Hakim, L., & Yola, N. (2024). Sejarah Perkembangan dan Tantangan Muslim Laos sebagai
Kaum Minoritas : Studi Pengembangan Pendidikan di Tengah Keterbatasan. : : Jurnal Penelitian
Dan Kebudayaan Islam, 22(02), 149-157.

Qolamani, K. I. B. (2023). Mastering Advanced Qualitative Research Methods in Social Studies. Al-
Adabiya: Jurnal Kebudayaan Dan Keagamaan, 18(2), 105-124.
https://doi.org/10.37680/adabiya.v18i2.3846

Rahmi, L., Sandora, L., & Alfi, M. (2025). Religious literacy for strengthening identity and solidarity of
the Cham Muslim Community in Cambodia. Record and Library Journal, 11(1), 99-112.
https://doi.org/10.20473/11j.V11-11.2025.99-112.0pen

Siregar, A. H. (2024). METODE PENELITIAN AGAMA DALAM PENDIDIKAN KARAKTER DI
SEKOLAH ISLAM. Jurnal Fakultas Agama Islam, 1(2), 166-179.

Suwandi, D., Yolanda, M. A., Roza, E., Isiam, U., Sultan, N., Kasim, S., Cham, K,, Islam, S., Tenggara, A.,
& Islam, P. (2025). Islam Di Tanah Angkor : Jejak Sejarah Dan Keberlanjutan Komunitas Muslim.
Jurnal Multidisiplin Inovatif, 9(10), 310-319.

Yanti, Hapsari Rahma, Anzilni uswatun Hasanah, Dian Miagia Ilyas, Nadia Sampulawa, Dewi Nur
Annisa, and Sulis Maryati. 2025. “Keragaman Etnis Di Papua: Pemetaan Kelompok Etnis Utama
Dan Urgensi Pendidikan Multikultural Di Papua.” Jurnal Cendekia Pendidikan 14 (1).

Yahyani, W. A,, Kurnianto, R., & Ariyanto, A. (2020). The role of integrated schools in improving Islamic
education in Muslim minority areas of Cambodia. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 4(2), 149-
162. https://doi.org/10.35723/ajie.v4i2.123

Yusuf, M. (2023). The relationship of Islam and the state in contemporary Islamic thought. Dirasah: Journal
of Islamic Studies, 8(2), 55-71. https://doi.org/10.59373/drs.v1i2.11

118]


https://doi.org/10.35723/ajie.v4i2.123
https://doi.org/10.59373/drs.v1i2.11

