
Volume 1 Nomor 2 (2025) 

April – June 2025 

Page: 27-38 

Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno 

YIIM 

https://journal.irsyad.org/index.php/      

 

 
 

 

Published by Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno; Indonesia 

 

Peran Pesantren Modern dan Tradisional dalam Mendorong Soft 

Power Indonesia di Era Globalisasi 

The Role of Modern and Traditional Islamic Boarding Schools in Promoting Indonesia's Soft Power in the Era of Globalization 

 

Naisyila Desnita Cahayani Saputra1, Mei Linda Nur Afifah2, Fieky Alfiyanti3 

1 Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, Indonesia: syinaisyila@gmail.com 
2 Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, Indonesia: meilindanurafifah15@gmail.com 

3 Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, Indonesia: alfiyantifiki@gmail.com 

 

 

 

Article history  Submitted: 2025/06/23; Revised: 2025/09/16; Accepted: 2025/12/13 

Abstract 

 

 

 

 

 

 
Islamic boarding schools (pesantren) are the oldest and most distinctive 

Islamic educational institutions in Indonesia, demonstrating remarkable 

resilience amidst modernization. The purpose of this study is to discuss the 

role of pesantren in the history of Indonesian Islamic civilization through an 

examination of the characteristics of traditional (Salafiyah) and modern 

(Khalafiyah) pesantren, the transformation of the education system from the 

classical period to the digital era, and their contribution to Indonesian Islamic 

soft power diplomacy. Furthermore, the study examines how pesantren 

maintain traditional values, shape the character and spirituality of their 

students, and contribute to maintaining national cultural identity amidst 

globalization. Using a qualitative approach based on literature, this study 

demonstrates that pesantren are dynamic, adaptive, and influential Islamic 

educational institutions. The findings confirm that pesantren hold a strategic 

position in the development of contemporary Indonesian education, culture, 

and diplomacy. Pesantren are not only centers for the transmission of classical 

Islamic knowledge but also socio-cultural agents capable of responding to 

contemporary developments while strengthening the image of moderate 

Indonesian Islam globally. 

Keywords  Islamic Education, Modernization, Pesantren, Soft Power, Tradition. 

 

 © 2025 by the authors. This is an open-access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY SA) license, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/. 

 

PENDAHULUAN 

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua dan paling khas di Indonesia yang 

memiliki ketahanan luar biasa di tengah modernisasi (Lundeto, 2023). Berbeda dengan madrasah dan 

kuttab di Turki atau Mesir yang terpinggirkan oleh sistem pendidikan modern, pesantren mampu 

bertahan melalui adaptasi selektif: tetap menjaga tradisi keilmuan salafiyah namun mengadopsi sistem 

kelas, kurikulum umum, penjenjangan, hingga diversifikasi lembaga Pendidikan (Lundeto, 2023). 

Kekuatan pesantren terletak pada kedekatannya dengan masyarakat, dukungan sosial melalui wakaf 

dan sedekah, serta peran kiai sebagai cultural brokers yang menjembatani perubahan sosial budaya 

(Nur, n.d. 1997)Karena itu, pesantren tumbuh sebagai lembaga indigenous yang berakar kuat pada 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Peran Pesantren Modern dan Tradisional dalam Mendorong Soft Power Indonesia di Era Globalisasi 

Naisyila Desnita Cahayani Saputra et al) 

28  

nilai-nilai lokal sekaligus mampu merespons perkembangan zaman (Nur, n.d. 1997). 

Secara historis, pesantren bukan sekadar institusi pendidikan, tetapi juga pusat budaya yang 

mengintegrasikan tradisi lokal dengan ajaran Islam, membentuk wajah Islam Nusantara yang moderat 

(Fahruddin, 2025). Meski perkembangan pendidikan modern ala Barat menciptakan jarak antara 

pesantren dan kebutuhan baru masyarakat, pesantren tetap menjadi pusat pembentukan karakter, 

spiritualitas, dan moralitas (Lundeto, 2023). Tradisi keilmuan klasik, hubungan kiai–santri, serta 

orientasi Ahlussunnah wal Jama’ah menjadikan pesantren sebagai basis Islam moderat yang 

berpengaruh dalam membentuk soft power Indonesia (Fahruddin, 2025).  Dengan identitas lokal yang 

kuat dan kemampuan adaptif, pesantren memiliki potensi besar dalam diplomasi budaya di era global 

(Fahruddin, 2025). 

Selain itu, pesantren juga memainkan peran penting dalam menjaga dan menanamkan tradisi 

tasawuf moderat (Irfan et al., 2017). Tasawuf yang berakar dari tauhid berkembang menjadi dimensi 

esoteris Islam yang menekankan penyucian diri, zikir, dan pencarian ma‘rifah (Irfan et al., 2017). 

Meskipun pernah dipengaruhi unsur luar dan mengalami praktik kontroversial, jaringan tarekat seperti 

Qadiriyah–Naqsyabandiyah berperan besar dalam proses Islamisasi Nusantara. Di pesantren, tasawuf 

diajarkan dalam bingkai Ahlussunnah wal Jama’ah sehingga terhindar dari penyimpangan dan tetap 

relevan bagi kebutuhan spiritual masyarakat modern (Nur, n.d.1997). 

Dalam ranah politik, pesantren memiliki peran historis sebagai penentu arah sosial dan ideologis 

komunitas santri (Irfan et al., 2017).  NU, sebagai representasi politik pesantren, tampil berbeda dari 

Masyumi yang lebih rasional dan modern karena dipengaruhi pendidikan Barat (Irfan et al., 2017). 

Perbedaan pandangan antara keduanya tampak dalam berbagai peristiwa politik, termasuk dinamika 

setelah Dekrit 1959 (Irfan et al., 2017). Transformasi pendidikan pesantren, penegerian madrasah, 

hingga jejaring patronase dengan Departemen Agama turut memperkuat posisi politik pesantren (Irfan 

et al., 2017). Studi kasus Pesantren Rejoso menunjukkan bahwa hubungan pesantren dengan kekuasaan 

sangat dinamis: mampu memanfaatkan jejaring politik untuk ekspansi pendidikan, namun tetap 

menjaga identitas keislaman yang berakar pada komunitas santri (Irfan et al., 2017). Pesantren tampil 

sebagai lembaga yang kompleks dan adaptif menggabungkan fungsi pendidikan, spiritual, sosial, 

budaya, dan politik sekaligus sebagai sumber daya strategis yang memperkuat soft power Indonesia di 

era globalisasi (Fahruddin, 2025).  

Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis secara mendalam karakteristik, 

perbedaan, serta tujuan pendidikan yang diterapkan dalam pesantren tradisional (salafiyah) dan 

pesantren modern (khalafiyah). Secara spesifik, penelitian ini bertujuan menunjukkan kedudukan 

pesantren sebagai institusi sosial-kultural yang memiliki pengaruh besar dalam perkembangan dan 

peradaban Islam di Indonesia. Diharapkan melalui penelitian ini, Pesantren tidak hanya menjadi pusat 

transmisi ilmu-ilmu keislaman klasik, tetapi juga agen sosial kultural yang mampu merespons 

perkembangan zaman sekaligus memperkuat citra Islam moderat Indonesia di tingkat global. 

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan karena fokusnya 

adalah menganalisis konsep, nilai, fungsi, dan transformasi pesantren berdasarkan berbagai sumber 

tertulis seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, naskah sejarah, dan dokumen pendidikan pesantren. Data 

penelitian diperoleh dari literatur tentang sejarah pesantren, pendidikan Islam klasik, kajian tentang 

pesantren salafiyah dan khalafiyah, penelitian terkait modernisasi dan digitalisasi di pesantren, serta 

referensi mengenai diplomasi soft power Islam Indonesia dan peran pesantren dalam menjaga budaya 



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa  

 

       29 

lokal. 

Pengumpulan data dilakukan dengan membaca secara mendalam sumber-sumber yang relevan, 

mencatat poin-poin penting, dan mengelompokkan informasi sesuai tema penelitian seperti pesantren 

tradisional, pesantren modern, transformasi pendidikan, soft power, dan budaya. Data yang terkumpul 

kemudian dianalisis menggunakan analisis isi untuk menemukan pola dan makna, analisis deskriptif-

analitis untuk menggambarkan fenomena pesantren, serta analisis interpretatif untuk memahami peran 

pesantren dalam diplomasi soft power dan identitas budaya Indonesia. 

TEMUAN DAN PEMBAHASAN 

Peran Pesantren dalam Membangun Karakter Santri  

Pesantren memiliki peran vital dalam membangun karakter santri, yang tidak hanya mengajarkan 

ilmu agama, tetapi juga memfokuskan pada pembentukan akhlak mulia. Pesantren, sebagai lembaga 

pendidikan Islam tradisional, memberikan ruang bagi santri untuk menanamkan nilai-nilai spiritual 

melalui proses belajar yang melibatkan Al-Quran, Hadis, dan praktik keagamaan lainnya. Pesantren 

juga memperkenalkan nilai-nilai sosial yang terkandung dalam kehidupan masyarakat Islam, seperti 

tolong-menolong, saling menghormati, dan berprilaku baik terhadap sesama (Shofiyulloh, 2024). 

Shofiyulloh dalam penelitiannya menjelaskan bahwa pesantren adalah lembaga yang tidak hanya 

mengajarkan ilmu pengetahuan, tetapi juga menanamkan nilai-nilai akhlak yang menjadi dasar 

pembentukan karakter santri. Oleh karena itu, pendekatan yang diterapkan dalam pesantren tidak 

hanya sekadar transfer ilmu, tetapi juga pembentukan karakter melalui kegiatan sehari-hari yang 

melibatkan pengajaran agama, pembiasaan akhlak, dan pengamalan spiritual. 

Membina kemandirian dan kesederhanaa 

Hidup di asrama mendorong santri untuk mengurus kebutuhan sendiri, mulai dari mencuci 

pakaian, memasak, hingga mengatur jadwal ibadah. Pesantren mengajarkan bahwa kesederhanaan 

adalah kekuatan moral (Wahid, 2023). Santri pada pondok pesantren yang diteliti menunjukkan tingkat 

kemandirian yang baik. Kemandirian santri tersebut dapat dicirikan pada beberapa indikator sebagai 

berikut, yaitu: a) tingkat kepercayaan diri santri yang tinggi menjadi modal utama dalam membentuk 

kemandirian; b) santri yang diteliti memiliki tingkat amanah yang cukup tinggi baik amanah pada diri 

sendiri maupun lembaga;  c)  santri  dapat  mengontrol  diri  baik  dalam  kemarahan  maupun larangan  

pondok  pesantren;  d)  santri  dapat  menyelesaikan  masalah  yang dihadapi baik dalam menjalani 

kehidupan maupun belajar di pondok pesantren; e) santri memiliki tanggungjawab yang baik terhadap 

diri sendiri dan pondok pesantren; f) santri menolong teman yang sedang dalam kesusahan; g) santri 

memiliki harapan yang tinggi mengenai kesuksesan dan perwujudan diri di masa  depan;  h)  kreatifitas  

dan  inovasi  santri  terlihat  pada  kegiatan  di  luar pengajian; i) santri   menunjukkan tingkat 

kemandirian belajar mandiri yang baik; j) santri memiliki keterampilan tertentu dalam mengelola 

kehidupan; dan k) motivasi belajar santri paling banyak berasal dari dorongan diri sendiri.  

Upaya yang dilakukan oleh pondok pesantren dalam membentuk kemandirian santri  yaitu:  a)  

santri  yang  muda  terutama  yang  baru  masuk  ke  pondok pesantren,   tempat   tidurnya   disatukan   

dengan   santri   yang   dewasa;   b) pembelajaran teman  sebaya  (peer  teaching); c)  penyediaan  fasilitas  

pondok pesantren yang sederhana; d) pondok pesantren memberikan kebebasan pada santri    untuk    

membentuk    kemandirian    dalam berorganisasi dan e) menumbuhkan jiwa kewirausahaan dengan 

tugas pengelolaan lahan pertanian, pemeliharaan ternak dan budidaya walet.  

Faktor  pendukung  pembentukan  kemandirian  santri  yaitu:  a)  penggunaan piranti-piranti 

sederhana untuk pemenuhan kebutuhan santri di pondok pesantren; b) keinginan yang kuat dari para 



Peran Pesantren Modern dan Tradisional dalam Mendorong Soft Power Indonesia di Era Globalisasi 

Naisyila Desnita Cahayani Saputra et al) 

30  

santri untuk hidup mandiri dan dorongan untuk sukses; c) bimbingan santri dewasa ke santri yang 

lebih muda; dan d) pelajaran pondok pesantren yang mendorong santri untuk hidup mandiri.  

Faktor penghambat pembentukan kemandirian santri yaitu: a) sebagian kecil santri yang tidak 

tahan dengan kondisi lingkungan di pondok pesantren; b) sebagian kecil santri yang tidak senang 

dengan aturan pondok pesantren; c) perkembangan dunia modern terutama dalam perkembangan 

ilmu pengetahuan, teknologi,   dan  informasi  turut   mewarnai   kemandirian   santri   di   pondok 

pesantren; dan d) pola asuh orang tua yang memanjakan anak, khususnya pada santri muda yang baru 

datang ke pondok pesantren.  

Model   pengembangan   kemandirian   santri   berawal   dari   sebuah   proses internalisasi nilai 

yang dibentuk oleh proses-proses yang dinamis mulai dari santri  masuk  pondok  pesantren,  

pembelajaran  teman   sebaya,   penugasan pengelolaan   kegiatan,   penugasan   pengelolaan   beberapa   

kegiatan,   dan pemberian keterampilan hidup untuk menumbuhkan karakter mandiri dan memiliki 

jiwa kewirausahaan. 

Proses pembentukan kemandirian santri merupakan sebuah internalisasi nilai dan kebiasaan yang 

membentuk kemandirian. Faktor  yang  membentuk  kemandirian  santri  yang  ditemukan  di  lapangan  

di antaranya adalah faktor ajaran agama, figur kyai yang sederhana, piranti dan fasilitas kehidupan 

yang sederhana, pendirian pesantren yang tidak mengandalkan pihak lain, dan proses pembelajaran 

teman sebaya (peer teaching). Alur proses yang dilakukan oleh pondok pesantren yang diteliti untuk 

membentuk kemandirian santri berawal dari pengelolaan kehidupan sehari-hari seperti makan dan 

mencuci; sebagian santri diserahi tanggungjawab untuk mengelola satu kegiatan; santri yang dewasa 

membimbing santri yang muda; santri yang dewasa diberi tugas untuk mengelola beberapa kegiatan 

di pesantren; dan santri yang dewasa diberi tanggungjawab untuk mengelola lahan pertanian, kegiatan 

ternak unggas dan ikan, dan diperbantukan pada kegiatan  membangun  gedung  dan  fasilitas  

pesantren.  Proses  tersebut  dilakukan secara bertahap sesuai dengan tingkat perkembangan santri di 

pesantren.  

Kegiatan-kegiatan yang dibebankan pengelolaannya pada santri akhirnya membentuk sebuah etos 

kerja dan jiwa kewirausahaan santri. Kedua nilai yang menjadi kebiasaan santri di pesantren ini 

menjadi bekal mereka di masyarakat.  

Pesantren Modern (Khalafiyah)  

Pesantren modern atau khalafiyah hadir sebagai bentuk respons pendidikan Islam terhadap 

perkembangan ilmu pengetahuan dan tuntutan global. Berbeda dengan pesantren tradisional, 

pesantren modern mengintegrasikan kurikulum agama dengan mata pelajaran umum seperti sains, 

matematika, bahasa Inggris, dan teknologi, sehingga memberikan keseimbangan antara kompetensi 

agama dan akademik (Alma et al., 2025). Sistem pembelajaran dilakukan secara klasikal dengan jadwal 

yang terstruktur, evaluasi akademik yang formal, serta penggunaan media pembelajaran modern 

termasuk komputer, internet, dan perpustakaan digital (Alma et al., 2025). Pengelolaan pesantren 

diatur secara profesional melalui struktur organisasi yang jelas, sehingga fungsi administratif ditangani 

oleh tenaga pendidik modern, sedangkan kiai tetap berperan sebagai pembina spiritual (Alma et al., 

2025). Fasilitas pendidikan di pesantren modern lebih lengkap, mencakup laboratorium, ruang 

komputer, dan program pembinaan karakter serta kepemimpinan yang terintegrasi dalam kehidupan 

berasrama (Alma et al., 2025). Pesantren modern juga mampu mengeluarkan ijazah formal yang diakui 

negara, memungkinkan santri melanjutkan pendidikan tinggi atau memasuki dunia kerja dengan 

kompetensi yang lebih luas. Dengan demikian, pesantren modern berperan dalam membentuk generasi 

santri yang religius, berpengetahuan luas, serta adaptif terhadap perubahan sosial dan teknologi. 



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa  

 

       31 

Tujuan Pesantren Moderern  

Tujuan utama pesantren modern adalah melahirkan generasi Muslim yang memiliki kompetensi 

keagamaan sekaligus kemampuan akademik dan profesional yang relevan dengan tantangan zaman. 

Pesantren modern berupaya mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan ilmu pengetahuan modern 

untuk membentuk pola pikir kritis, rasional, dan tetap berlandaskan etika keislaman (Alma et al., 2025). 

Melalui kurikulum terintegrasi, santri dibekali kemampuan akademik yang kuat, keterampilan 

teknologi, literasi digital, dan kecakapan hidup lainnya untuk menghadapi dinamika global (Alma et 

al., 2025). Selain itu, pesantren modern bertujuan mencetak sumber daya manusia profesional yang 

religius dan berintegritas sehingga mampu berkontribusi dalam berbagai bidang kehidupan seperti 

pendidikan, pemerintahan, bisnis, dan teknologi (Alma et al., 2025). Pesantren modern juga berfungsi 

memperluas akses masyarakat terhadap pendidikan Islam berkualitas yang relevan dengan kebutuhan 

kontemporer. Dengan demikian, pesantren modern menjadi jembatan antara tradisi keislaman dan 

tuntutan modernitas dalam mencetak generasi yang cerdas secara intelektual, kuat secara spiritual, dan 

siap bersaing di era global. 

Transformasi Pendidikan Pesantren Di Era Modern Antara Tradisi dan Inovasi 

Pendidikan di Pondok Pesantren 

Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang melahirkan banyak ulama 

dan tokoh Islam (Hakim & Supriyadi, 2024). Pesantren memiliki sistem pendidikan yang unik, dengan 

fokus pada ajaran Islam, kitab-kitab klasik, dan pembentukan karakter santri (Hakim & Supriyadi, 

2024). Tujuan pendidikan pesantren adalah membentuk santri yang beriman, bertaqwa, dan berakhlak 

mulia (Hakim & Supriyadi, 2024). Tradisi dan adat istiadat pesantren berkembang sejalan dengan 

perjalanan waktu dan dapat mengalami modifikasi atau transformasi (Hakim & Supriyadi, 2024). 

Pesantren salafi mempertahankan materi pelajaran dari kitab-kitab Islam klasik dan ajaran al-Qur’an 

dan as-Sunnah (Hakim & Supriyadi, 2024). Pesantren juga memiliki peran dalam membentuk karakter 

dan kepribadian santri, dengan menekankan pentingnya ilmu, akhlak, dan tanggung jawab sosial 

(Hakim & Supriyadi, 2024). Dengan demikian, pesantren tidak hanya menjadi pusat pendidikan, tetapi 

juga pusat pembentukan karakter dan kepribadian Muslim yang seimbang (Hakim & Supriyadi, 2024). 

Transformasi Pendidikan : Digitalisasi pada pendidikan di Pesantren 

Pesantren mengalami transformasi pendidikan sebelum dan setelah digitalisasi (Hakim & 

Supriyadi, 2024). Sebelum digitalisasi, pesantren menggunakan metode pengajaran tradisional, seperti 

lisan, kajian kitab-kitab klasik, dan diskusi kelompok (Hakim & Supriyadi, 2024). Setelah digitalisasi, 

pesantren mengadopsi teknologi modern, seperti e-learning, video pembelajaran, dan aplikasi 

pendidikan (Hakim & Supriyadi, 2024). Pesantren modern menggabungkan unsur tradisionalitas dan 

modernitas dalam konteks pendidikan, dengan kurikulum terpadu dan pendekatan klasikal (Hakim & 

Supriyadi, 2024). Pesantren tradisional menekankan penggunaan sumber-sumber klasik, seperti Kitab 

Kuning, sebagai pokok pembelajaran (Hakim & Supriyadi, 2024). Pesantren memiliki peran penting 

dalam membangun perdamaian dan membentuk karakter umat Islam di Indonesia (Hakim & 

Supriyadi, 2024). Pesantren juga memiliki potensi sebagai basis diskursif dan praktis-moral untuk 

menyelaraskan nilai-nilai perdamaian di Indonesia (Hakim & Supriyadi, 2024). Inovasi pendidikan 

pesantren melibatkan pengenalan ide atau konsep baru, pengembangan produk atau barang baru, dan 

penerapan metode atau pendekatan baru (Hakim & Supriyadi, 2024). Pesantren modern berkomitmen 

untuk menggabungkan unsur tradisionalitas dan modernitas dalam konteks pendidikan (Hakim & 

Supriyadi, 2024). 

Transformasi dari Tradisional ke Modern 



Peran Pesantren Modern dan Tradisional dalam Mendorong Soft Power Indonesia di Era Globalisasi 

Naisyila Desnita Cahayani Saputra et al) 

32  

Contoh Pesantren MA Sa’id Yusuf Depok memadukan pelajaran umum dan keagamaan, dengan 

fokus pada studi kitab-kitab kuning (Hakim & Supriyadi, 2024). Tradisi pesantren mempengaruhi 

pengambilan keputusan, dengan rujukan pada kitab-kitab kuning dan pendapat ulama (Hakim & 

Supriyadi, 2024). Kepala sekolah berperan penting dalam menjaga keseimbangan antara tradisi dan 

inovasi, dengan mengintegrasikan nilai-nilai tradisional dengan pemikiran modern (Hakim & 

Supriyadi, 2024). Pesantren juga membekali santri dengan life skill, seperti penggunaan komputer, 

untuk menghadapi tuntutan zaman (Hakim & Supriyadi, 2024). Alumni pesantren seringkali terlibat 

aktif dalam kegiatan sosial dan memberikan kontribusi besar dalam pembangunan masyarakat (Hakim 

& Supriyadi, 2024). Transformasi pendidikan pesantren di era modern memiliki dampak signifikan 

pada karakteristik, metode pengajaran, dan relevansi pendidikan pesantren dengan tuntutan zaman 

(Hakim & Supriyadi, 2024). Pesantren modern cenderung mengadopsi pendekatan pendidikan yang 

lebih terbuka terhadap ilmu pengetahuan umum, teknologi informasi, dan keterampilan kehidupan 

sehari-hari (Hakim & Supriyadi, 2024). 

Implementasi Transformasi Pendidikan Menuju Era Modern 

Pondok pesantren MA Sa’id Yusuf Depok yang telah mengimplementasikan teknologi dengan 

selektif, seperti aplikasi e-nuqood untuk manajemen keuangan santri dan Dapodik untuk kegiatan 

belajar-mengajar (Hakim & Supriyadi, 2024). Namun, penggunaan smartphone dan internet tidak 

diperkenankan bagi santri karena potensi dampak negatif yang lebih besar daripada manfaatnya 

(Hakim & Supriyadi, 2024). Transformasi pendidikan pesantren di era modern penting untuk 

menghadapi tantangan dan peluang (Hakim & Supriyadi, 2024). Pesantren harus memperkenalkan 

kurikulum yang lebih luas dan relevan, serta memperkuat integrasi antara pendidikan agama dan 

pengetahuan umum (Hakim & Supriyadi, 2024). Pesantren memiliki potensi untuk menjadi pilihan 

pendidikan yang relevan dan berkualitas bagi masyarakat, terutama dalam pembentukan karakter dan 

moral generasi muda (Hakim & Supriyadi, 2024).  Dukungan dari pemerintah, masyarakat, dan institusi 

pendidikan lainnya diperlukan untuk mempercepat proses transformasi pendidikan dipesantren 

(Hakim & Supriyadi, 2024). Penelitian ini menekankan pentingnya transformasi pendidikan pesantren 

untuk meningkatkan akses dan standar pendidikan bagi seluruh segmen masyarakat di Indonesia 

(Hakim & Supriyadi, 2024). 

Peran Pesantren dalam Implikasi Terhadap Soft Power Indonesia (Islam Indonesia dan Diplomasi 

Soft Power) 

Diplomasi “Soft Power” 

Konsep diplomasi “soft power” memainkan peran strategis dalam hubungan internasional 

kontemporer, terutama ketika diplomasi tidak lagi terbatas pada negosiasi politik formal, tetapi 

melibatkan berbagai aktor dan instrumen yang lebih luas. Soft power didefinisikan oleh Joseph Nye 

sebagai kemampuan “getting others to want the outcomes that you want without inducements (‘carrots’) or 

threats (‘sticks’)” (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, 

n.d.,2017). Sumber daya utama soft power berakar pada daya tarik budaya, nilai politik, serta kebijakan 

luar negeri yang mampu membentuk preferensi pihak lain(Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al 

Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, n.d.,2017). Dalam konteks Indonesia, karakter sebagai negara 

Muslim terbesar di dunia serta keberhasilan mengembangkan model Islam yang moderat memberikan 

fondasi kuat bagi praktik diplomasi soft power (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, 

Fhananda Fabryzio; Alhusna, n.d.,2017). Fenomena ini semakin relevan dengan munculnya pendekatan 

multitrack diplomacy, yakni kolaborasi antara pemerintah, organisasi massa, komunitas, hingga 

individu dalam mewujudkan perdamaian melalui daya tarik budaya dan nilai-nilai Islam Indonesia 



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa  

 

       33 

yang inklusif (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, 2017). 

Diplomasi Islam Indonesia dalam Perspektif NU 

Nahdlatul Ulama (NU) mempraktikkan diplomasi Islam Indonesia melalui kerangka Islam 

Nusantara yang menekankan moderasi, toleransi, dan penghargaan terhadap lokalitas budaya. Sejak 

awal berdirinya, melalui Komite Hijaz tahun 1926, NU telah menunjukkan keterlibatan dalam 

diplomasi internasional untuk mempertahankan kebebasan bermadzhab dan menolak puritanisme 

Wahabi yang mengancam keberagaman Islam global (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, 

Fhananda Fabryzio; Alhusna, 2017). Di era modern, NU memperkuat diplomasi soft power melalui 

forum seperti International Conference of Islamic Scholars (ICIS) dan International Summit of 

Moderat Islamic Leaders (ISOMIL) yang mempromosikan pemikiran Islam moderat kepada dunia 

internasional, khususnya dalam merespons isu radikalisme dan konflik sectarian. Selain itu, NU terlibat 

dalam shuttle diplomacy di berbagai wilayah konflik seperti Palestina, Israel dan Suriah untuk 

mendorong dialog dan meredam ketegangan antar-kelompok Muslim, serta mendirikan Pengurus 

Cabang Istimewa NU (PCINU) di lebih dari 15 negara sebagai representasi global Islam Nusantara. 

Melalui instrumen tersebut, NU berhasil menampilkan Islam Indonesia sebagai model Islam moderat 

yang dapat memperkuat peradaban dunia (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda 

Fabryzio; Alhusna, 2017). 

Diplomasi Islam Indonesia dalam Perspektif Muhammadiyah 

Muhammadiyah mempromosikan Islam Berkemajuan sebagai wajah Islam Indonesia dalam 

diplomasi global (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, 

n.d.,2017). Di bawah kepemimpinan Prof. Din Syamsuddin, diplomasi lintas agama dan perdamaian 

internasional berkembang pesat melalui pendirian Center for Dialogue and Cooperation among 

Civilisations (CDCC) yang berfokus memfasilitasi dialog antar-peradaban dan mempromosikan 

kesadaran sosial, politik, ekonomi, dan budaya dalam perspektif kosmopolitan Islam Indonesia 

(Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, n.d.,2017). Kegiatan 

seperti World Peace Forum, kerjasama dengan lembaga global (WCRP, ACRP), dan partisipasi dalam 

forum religius internasional memperlihatkan kontribusi aktif Muhammadiyah dalam membangun tata 

dunia yang damai (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, 

n.d.,2017). 

Selain itu, forum akademik internasional IRCM (International Research Conference on 

Muhammadiyah) menjadi wadah penting untuk menunjukkan perkembangan pemikiran Islam 

berkemajuan kepada komunitas ilmiah global, sekaligus memperkuat posisi Muhammadiyah sebagai 

aktor penting dalam dialog peradaban global. Melalui cabang istimewa Muhammadiyah (PCIM) di 

berbagai negara, organisasi ini terus memperluas perannya dalam diplomasi soft power yang berbasis 

pendidikan, kesadaran transnasional, dan nilai-nilai kemanusiaan universal (Rohman, Abid; Hasanah, 

Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, 2017). 

Dialogue-Based Diplomacy 

Baik NU maupun Muhammadiyah sama-sama menempatkan dialogue-based diplomacy sebagai 

strategi utama dalam diplomasi soft power Indonesia (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, 

Fhananda Fabryzio; Alhusna, n.d.,2017). Diplomasi berbasis dialog ini sejalan dengan gagasan Shaun 

Riordan yang menilai bahwa aktor non-negara lebih kredibel dalam menghadapi masyarakat akar 

rumput, terutama dalam konflik yang menyinggung agama dan identitas budaya (Rohman, Abid; 

Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, n.d.,2017). Melalui kerjasama dengan 

pemerintah Indonesia, kedua organisasi berperan aktif dalam interfaith dialogue dan intrafaith 



Peran Pesantren Modern dan Tradisional dalam Mendorong Soft Power Indonesia di Era Globalisasi 

Naisyila Desnita Cahayani Saputra et al) 

34  

dialogue, terutama sejak Kementerian Luar Negeri memasukkan diplomasi publik sebagai bagian dari 

agenda strategisnya pada 2004. Program seperti Asia Pacific Interfaith Dialogue dan Asia–Europe Meeting 

(ASEM) Interfaith Dialogue memperlihatkan sinergi kuat antara pemerintah dan ormas Islam dalam 

memperkenalkan Islam moderat Indonesia ke panggung internasional. Sinergi tersebut juga 

mencerminkan praktik people-to-people diplomacy yang menekankan penyelesaian konflik melalui 

pertukaran persepsi, pemahaman lintas budaya, dan tanggung jawab moral untuk menciptakan 

perdamaian global (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, 2017). 

Islam Indonesia sebagai Soft Power Indonesia 

Islam Indonesia, sebagai perpaduan konsep Islam Nusantara dan Islam Berkemajuan, telah 

menjadi salah satu fondasi utama soft power Indonesia. Islam Indonesia dipandang dunia sebagai 

model Islam yang menonjolkan harmoni, toleransi, dan semangat kebangsaan, sehingga memiliki daya 

tarik kuat dalam diplomasi global. James B. Hoesterey mengakui bahwa Islam Indonesia dapat menjadi 

alat diplomasi publik yang efektif di dunia Barat karena karakter moderatnya yang menekankan 

persaudaraan dan harmoni social. Meskipun terdapat kritik bahwa ormas Islam Indonesia kurang 

memiliki daya ekspansif global, berbagai kegiatan diplomasi NU dan Muhammadiyah mulai dari 

konferensi internasional, publikasi ilmiah, hingga pemberian beasiswa dan pertukaran pelajar telah 

menciptakan pengaruh nyata dalam wacana Islam global. Kontribusi ini memperkuat posisi Indonesia 

sebagai pusat Islam moderat dunia, sekaligus menjadi aset diplomasi yang bernilai tinggi dalam 

membangun citra Indonesia sebagai negara Muslim demokratis yang damai (Rohman, Abid; Hasanah, 

Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, 2017). 

Warisan Ulama Indonesia 

Warisan ulama Indonesia merupakan bagian penting dari soft power yang memperkuat citra Islam 

Indonesia di mata dunia. Pemikiran dan karya ulama Nusantara, seperti Syekh Nawawi al-Bantani, 

Syekh Ahmad Khatib al-Minangkabawi, dan Syekh Muhammad Yasin al-Fadani, memiliki pengaruh 

luas di Timur Tengah dan Asia Tenggara sehingga menjadi rujukan utama dalam kajian Islam global. 

Selain karya intelektual, budaya Islam Nusantara juga menjadi medium diplomasi kultural, misalnya 

seni kaligrafi, wayang, dan pencak silat yang sejak masa Walisongo telah digunakan sebagai sarana 

dakwah damai yang memperlihatkan keterpaduan Islam dan budaya local. Di bidang pendidikan, 

pemberian ratusan beasiswa oleh NU dan Muhammadiyah kepada mahasiswa asing memperkuat 

jejaring global Islam Indonesia dan membangun hubungan jangka panjang lintas negara. Warisan 

intelektual, seni, dan pendidikan tersebut menjadikan Islam Indonesia bukan hanya sekadar praktik 

keagamaan, tetapi juga sumber daya budaya yang memperkaya soft power Indonesia dalam diplomasi 

global (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, 2017). 

Peran Pesantren Dalam Meneguhkan Identitas Budaya Indonesia di Tengah Arus Modernisasi  

Menurut (Husen & Husni, 2025), kebudayaan mencakup seluruh gagasan dan hasil karya manusia 

Yang diperoleh melalui proses belajar, termasuk berbagai hasil pemikiran dan Ciptaannya. Dalam 

bahasa Inggris, istilah “kebudayaan” berasal dari kata Latin Colera, yang berarti mengolah atau 

mengerjakan, yang kemudian berkembang Menjadi culture, yang menggambarkan usaha manusia 

dalam mengubah alam (Husen & Husni, 2025). Terdapat banyak definisi mengenai kebudayaan, namun 

pada dasarnya Kebudayaan memiliki jiwa yang senantiasa hidup karena terus mengalir dalam 

Kehidupan manusia (Husen & Husni, 2025). Kebudayaan tidak statis, tetapi terus berkembang dari satu 

Tempat ke tempat lain, dari individu ke individu, serta dari satu generasi ke generasi Berikutnya. Oleh 

karena itu, sebagaimana yang disampaikan oleh Koentjaraningrat, Kebudayaan akan selalu mengalami 

perubahan seiring waktu (Husen & Husni, 2025). Agar perubahan Tersebut tidak menghilangkan jati 



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa  

 

       35 

diri suatu kebudayaan, masyarakat yang Memilikinya perlu mengenali, menjaga, dan melestarikannya 

(Husen & Husni, 2025).  

Identitas nasional adalah keunikan dan ciri khas suatu bangsa yang membedakannya dari bangsa 

lain, mencakup aspek fisik (budaya, agama, bahasa) dan nonfisik (aspirasi, cita-cita, tujuan) (Husen & 

Husni, 2025). Identitas nasional Indonesia bersifat beragam, mencerminkan perpaduan nilai-nilai 

budaya dari ratusan suku, dengan Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika sebagai landasannya (Husen & 

Husni, 2025). Identitas ini terbentuk melalui proses sejarah panjang dan tidak dapat dipisahkan dari 

akar budaya bangsa (Husen & Husni, 2025). 

Globalisasi telah membawa perubahan signifikan dalam identitas budaya regional (Husen & 

Husni, 2025). Dengan kemajuan teknologi dan informasi, masyarakat kini lebih terhubung dengan 

dunia internasional, namun hal ini juga menyebabkan penyebaran nilai budaya yang seragam dan 

menggeser tradisi lokal (Husen & Husni, 2025). Faktor-faktor seperti pandangan keagamaan, 

perkembangan masyarakat, masuknya budaya asing, urbanisasi, dan sistem pendidikan yang lebih 

fokus pada isu global, telah menyebabkan punahnya adat istiadat dan melemahkan identitas budaya 

suatu masyarakat (Husen & Husni, 2025). Indonesia sendiri menghadapi krisis identitas budaya, di 

mana budaya Barat semakin populer dan diadaptasi dalam tradisi lokal, menggeser adat istiadat yang 

telah lama ada (Husen & Husni, 2025).  

Peran Pesantren dalam Merawat Identitas Budaya 

Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam tradisional yang berfokus pada pemahaman, 

pendalaman, dan pengamalan ajaran Islam dengan menekankan nilai-nilai moral (Husen & Husni, 

2025). Pesantren memiliki peran internal (pendidikan santri) dan eksternal (pemberdayaan 

masyarakat), namun banyak pesantren modern lebih fokus pada aspek internal dan kurang aktif dalam 

peran eksternal (Husen & Husni, 2025). 

Pesantren idealnya membekali santri dengan enam jenis ilmu: syariah, empiris, berpikir kritis, 

akhlak dan spiritual, keterampilan sosial, dan penguatan mental dan karakter (Husen & Husni, 2025). 

Pesantren memiliki tiga peran utama: lembaga pendidikan Islam, lembaga dakwah, dan pusat 

pemberdayaan masyarakat (Husen & Husni, 2025). Melalui peran peran tersebut, pesantren bukan 

hanya tempat belajar agama, tetapi juga lembaga yang membentuk moral dan karakter individu serta 

membangun masyarakat yang lebih baik (Husen & Husni, 2025). 

Pesantren tidak menutup diri terhadap modernitas dan perkembangan zaman, melainkan 

berupaya memadukan tradisi dengan unsur-unsur modern. Pembaruan sistem, tradisi, dan kurikulum 

pesantren dilakukan dengan mempertahankan prinsip al-muhafazah ‘ala al-qadim as-shalih wa al-

akhdzu bi al-jadid al-aslah (Husen & Husni, 2025). Pesantren juga menjaga nilai-nilai budaya lokal dan 

mengintegrasikan ilmu agama dengan pengetahuan umum yang relevan untuk kehidupan modern 

(Husen & Husni, 2025). Pesantren mengajarkan keseimbangan dalam kehidupan, baik dalam hubungan 

dengan Tuhan, sesama manusia, maupun alam, serta membentuk individu yang memiliki wawasan 

keislaman yang inklusif dan mampu beradaptasi dengan dinamika kehidupan (Husen & Husni, 2025). 

Kurikulum pesantren tidak hanya mewariskan pengetahuan dari masa lalu, tetapi juga membekali 

santri dengan pemahaman yang relevan untuk peran mereka di masa depan (Husen & Husni, 2025). 

Pesantren sebagai Benteng Budaya dan Pusat Keilmuan 

Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, pesantren memiliki peran yang  Menyeluruh, baik 

dalam aspek internal sebagai lembaga pendidikan maupun Dalam aspek eksternal, mencakup peran 

sosial, budaya, ekonomi, dan bahkan Politik (Husen & Husni, 2025). Dalam menghadapi tantangan 

globalisasi.  



Peran Pesantren Modern dan Tradisional dalam Mendorong Soft Power Indonesia di Era Globalisasi 

Naisyila Desnita Cahayani Saputra et al) 

36  

Pesantren memiliki tiga strategi Fundamental yang menjadikannya benteng budaya, yaitu: 1) 

Keteladanan sebagai Pilar Utama; Pesantren mempertahankan posisinya sebagai benteng budaya 

melalui keteladanan (uswatun hasanah) dan da’wah bil hal (dakwah melalui perbuatan) (Husen & 

Husni, 2025). Kiai sebagai pemimpin pesantren menjadi figur teladan yang diwujudkan dalam tindakan 

nyata, seperti praktik amar ma’ruf nahi munkar (Husen & Husni, 2025). Pesantren juga berperan dalam 

pemberdayaan masyarakat, baik sosial, ekonomi, maupun transformasi budaya, dengan sikap 

kemandirian yang memungkinkan komunitas ini berkembang tanpa bergantung pada pihak luar 

(Husen & Husni, 2025). 2) Pemeliharaan Budaya sebagai Identitas Pesantren; Pesantren menjaga nilai-

nilai budayanya melalui proses pemeliharaan budaya (cultural maintenance) dengan mempertahankan 

tradisi yang berakar pada ajaran Islam (Husen & Husni, 2025). Sistem pembelajaran berbasis kitab 

kuning yang diajarkan oleh kiai memastikan ilmu-ilmu agama tetap terjaga dan dapat diakses oleh 

setiap generasi santri (Husen & Husni, 2025). Pemeliharaan budaya ini membentuk karakter santri agar 

mampu menjalani kehidupan sebagai Muslim yang seimbang dan memperkuat identitas pesantren 

sebagai lembaga pendidikan yang unik dan mandiri (Husen & Husni, 2025). 3) Pesantren sebagai Pusat 

Keilmuan; Pesantren adalah pusat pembelajaran dengan sistem pendidikan yang lengkap, berbasis 

ajaran Islam dan tradisi intelektual para ulama (Husen & Husni, 2025). Santri diharapkan memiliki 

semangat belajar tiada henti dan menjalin hubungan erat dengan kiai sebagai guru dan panutan (Husen 

& Husni, 2025). Pesantren menjadi benteng kebudayaan yang menjaga tradisi intelektual Islam dan 

menyesuaikannya dengan perkembangan zaman (Husen & Husni, 2025). Penelitian kualitatif tentang 

pesantren dapat memunculkan teori-teori baru atau modifikasi teori yang telah ada, dengan 

mengintegrasikan temuan lapangan dengan hasil penelitian sebelumnya dan teori yang ada (Husen & 

Husni, 2025). 

KESIMPULAN 

Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam tertua dan paling khas di Indonesia yang memiliki 

ketahanan luar biasa di tengah arus modernisasi. Kekuatan utama pesantren terletak pada kemampuan 

adaptasi yang cerdas dan selektif (adaptasi selektif). Pesantren berhasil mempertahankan akar tradisi 

keilmuan salafiyah seperti pengajaran Kitab Kuning dan metode belajar khas kiai-santri sambil secara 

bersamaan mengadopsi elemen-elemen pendidikan modern, mulai dari sistem kelas, penjenjangan 

kurikulum, hingga diversifikasi lembaga pendidikan. 

Transformasi ini menjadikan pesantren memiliki peran ganda; 1) Pusat Pembentukan Karakter: 

Pesantren tetap menjadi inti dari pembentukan spiritualitas, moralitas, dan kemandirian santri, 

menjauhkan mereka dari dampak negatif modernisasi sambil menanamkan nilai-nilai keislaman yang 

kuat. 2) Basis Islam Moderat: Berkat tradisi keilmuan klasik dan orientasi Ahlussunnah wal Jama’ah, 

pesantren secara historis telah menjadi basis yang membentuk wajah Islam Nusantara yang moderat. 

Inilah yang menjadikan pesantren tidak hanya relevan di dalam negeri, tetapi juga menjadi kontributor 

utama bagi soft power Indonesia di mata dunia. 

Singkatnya, pesantren membuktikan dirinya sebagai institusi indigenous (asli Indonesia) yang 

berakar kuat pada nilai-nilai lokal sekaligus mampu responsif terhadap perkembangan global, 

memastikan warisan peradaban Islam Nusantara terus berlanjut. 

REFERENSI 

Abdullah, I., Jubba, H., Pabbajah, M., Sari, I. P., Zuhri, S., & Ernas, S. (2019). From Selfism to 

Indifferentism: Challenges facing Indonesian Society and Culture, 2015-2045. Academic Journal of 



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa  

 

       37 

Interdisciplinary Studies, 8(3), 102–112. https://doi.org/10.36941/AJIS-2019-0009 

Afdhal, A. (Afdhal), Ananda, A. (Azwar), Mukhaiyar, M. (Mukhaiyar), & Gusril, G. (Gusril). (2020). 

Indonesian Geography Regional Study Results in UNP Students. Sumatra Journal of Disaster, 

Geography and Geography Education, 4(1), 147–151. https://doi.org/10.24036/SJDGGE.V4I1.324 

Amrona, Y. L., Nurhuda, A., Sinta, D., Putri, A. A., & Assajad, A. (2023). Kajian Tentang Kosmologi Dan 

Implikasi Dasar Terhadap Pendidikan Islam. AZKIA: Jurnal Aktualisasi Pendidikan Islam, 18(2), 92–

101. 

Andréfouët, S., Paul, M., & Farhan, A. R. (2022). Indonesia’s 13558 islands: A new census from space 

and a first step towards a One Map for Small Islands Policy. Marine Policy, 135, 104848. 

https://doi.org/10.1016/J.MARPOL.2021.104848 

Belladonna, A. P., Hidayah, Y., & Tripuspita, N. (2023). Responding to The Challenges of The 2045 

Golden Generation:  Improving a Legal-Aware Golden Generation with a Cultural and Identity 

Education Approach. Edunesia : Jurnal Ilmiah Pendidikan, 4(2), 868–861. 

https://doi.org/10.51276/EDU.V4I2.412 

Celikler, J. M. (2025). Research Design. Communicating and Organizing in Complex Operational Situations, 

63–99. https://doi.org/10.1007/978-3-658-48955-7_4 

Darman, R. A. (2017). Mempersiapkan Generasi Emas Indonesia Tahun 2045 melalui Pendidikan 

Berkualitas. Jurnal Edik Informatika Penelitian Bidang Komputer Sains Dan Pendidikan Informatika, 

3(2), 73–87. https://doi.org/10.22202/EI.2017.V3I2.1320 

Gunn, G. C. (2025). Revisiting the Indonesian National Revolution Through a Post-Authoritarian Lens. 

Journal of Contemporary Asia, 55(3), 518–529. https://doi.org/10.1080/00472336.2024.2417429 

Hakim, A. R., & Supriyadi, C. (2024). Transformasi Pendidikan Pesantren Di Era Modern : Antara Tradisi 

Dan Inovasi. 4(1), 33–50. 

Hamdi, H., Mahfuzh, T. W., Supriadi, A., & Huda, A. A. S. (2025). Pendidikan Kecerdasan Sosial 

Emosional dalam Diskursus Pendidikan Islam: Studi Bibliometrik Pemetaan Literatur 

Internasional. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah, 10(1), 49–64. 

https://doi.org/10.25299/ALTHARIQAH.2025.VOL10(1).22854 

Hamdi, H., Santiani, S., Jasiah, J., Huda, A. A. S., & Mualimin, M. (2024). Research Trends and Gaps in 

Learning Environment Characteristics in Communities: A Bibliometric Analysis (2019–2024). J-

PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 11(1), 58–72. https://doi.org/10.18860/JPAI.V11I1.29990 

Hampton, M. P., & Jeyacheya, J. (2015). Power, Ownership and Tourism in Small Islands: Evidence from 

Indonesia. World Development, 70, 481–495. https://doi.org/10.1016/J.WORLDDEV.2014.12.007 

Hartwig, K. (2025). Research Design. Technology, Peace and Security I Technologie, Frieden Und Sicherheit, 

23–30. https://doi.org/10.1007/978-3-658-47885-8_3 

Haunschild, J. (2025). Research Design. Technology, Peace and Security I Technologie, Frieden Und Sicherheit, 

41–54. https://doi.org/10.1007/978-3-658-46489-9_3 

Hernawati, H., Supala, S., Ibrohim, I., & Mulyani, D. (2025). Cultivating Character for Indonesia’s 

Golden Generation: Strengthening Student Values for National Progress. AL-ISHLAH: Jurnal 

Pendidikan, 17(2), 3086–3101. https://doi.org/10.35445/ALISHLAH.V17I2.6408 

Husen, K., & Husni, M. (2025). Peran Pesantren Dalam Meneguhkan Identitas Budaya Indonesia di Tengah 

Arus Modernisasi. 3, 387–397. 

Irfan, M., Pondok, P., & Hidayatullah, P. (2017). Pendidikan Pondok Pesantren Hidayatullah Surabaya Dalam 

Menghadapi Gelombang Modernisasi Muhammad Irfan . 8(1), 95–110. 

Jakandar, L. I. E., Pantiwati, Y., Sunaryo, H., & Fikriah, A. (2025). Integration of Religious Values in 

Character Education: Building the Morals of the Golden Generation. Al-Hayat: Journal of Islamic 

Education, 9(1), 124–141. https://doi.org/10.35723/AJIE.V9I1.107 

Kessler, M., & Çekmegeli, K. (2025). Quantitative Designs in Data-Driven Learning Research. The 

Palgrave Encyclopedia of Computer-Assisted Language Learning, 1–4. https://doi.org/10.1007/978-3-

031-51447-0_91-1 



Peran Pesantren Modern dan Tradisional dalam Mendorong Soft Power Indonesia di Era Globalisasi 

Naisyila Desnita Cahayani Saputra et al) 

38  

Khawash, F. S., Nurhuda, A., Assajad, A., & Sinta, D. (2024). Penafsiran Ayat-Ayat Toleransi Dalam 

Tafsir Al-Azhar dan Al-Misbah Serta Implementasinya Terhadap Masyarakat Indonesia. Al-

Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 3(1), 1–15. 

Lundeto, A. (2023). Journal of Scientech Research and Development Volume 5, Issue 2, December 2023. 5(2), 

15–29. 

Mahanani, P. (2018). Analysis of Challenges and Needs of Generation Behavior in 21st Century. 

Proceedings of the International Conference on Education and Technology (ICET 2018), 146–149. 

https://www.atlantis-press.com/proceedings/icet-18/125926636 

Mahbub, M., & Huda, A. A. S. (2023). Pendampingan Integrasi Pendidikan Akhlak Berbasis 

Keteladanan di SMP Nurul Iman untuk Penguatan Karakter Siswa. Ducation, Language, and Arts: 

Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 2(2), 52–62. 

https://jurnal.pbs.fkip.unila.ac.id/index.php/ela/article/view/414 

Martha, S. (2017). The Analysis of Geospatial Information for Validating Some Numbers of Islands in 

Indonesia. Indonesian Journal of Geography, 49(2), 204–211. https://doi.org/10.22146/ijg.12792 

Munandar, A. A., Herlambang, Y. T., & Muhtar, T. (2025). Pedagogik Futuristik: Paradigma Baru 

Pendidikan dalam Membangun  Generasi Emas Indonesia 2045. Ideguru: Jurnal Karya Ilmiah Guru, 

10(2), 1408–1416. https://doi.org/10.51169/IDEGURU.V10I2.1519 

Nurhuda, A. (2023). Benchmarking and Exploring Educational Tourism in Malaysia. 2(1), 1–11. 

Popescu, A. (2019). The brief history of generation – defining the concept of generation. An analysis of 

literature review. Journal of Comparative Research in Anthropology and Sociology, 10(02), 15–30. 

Putri, A. A., Nurhuda, A., Assajad, A., & Sinta, D. (2024). The Importance of Building Religious 

Tolerance In Indonesia Through Multicultural Education From An Islamic Perspective. 

FALASIFA: Jurnal Studi Keislaman, 15(1), 1–9. 

Qoyyumillah, N. I., Aminah, S., Kholis, N., Najib, M., Anam, S., & Mahmud, M. S. bin. (2025). Realizing 

Golden Indonesia: Islamic Education in Developing An Excellent Generation. At-Tarbiyat: Jurnal 

Pendidikan Islam, 8(2), 414–426. https://doi.org/10.37758/JAT.88I2.24 

Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, F. S. (2025). Islam Indonesia 

Dan Diplomasi Soft Power (Studi Kasus Nahdatul Ulama dan Muhammadiyah). 1–26 

Rokhman, F., Hum, M., Syaifudin, A., & Yuliati. (2014). Character Education for Golden Generation 

2045 (National Character Building for Indonesian Golden Years). Procedia - Social and Behavioral 

Sciences, 141, 1161–1165. https://doi.org/10.1016/J.SBSPRO.2014.05.197 

Samala, A. D., Rawas, S., Criollo-C, S., Olha Bondarenko, O., & Samala, O. B. (2024). Harmony in 

Education: An In-Depth Exploration of Indonesian Academic Landscape, Challenges, and 

Prospects Towards the Golden Generation 2045 Vision. TEM Journal, 13(3), 2436–2456. 

Schenk, C. (2019). Islam, Legal Geography and Methodological Challenges in Indonesia. In T. 

O’Donnell, D. F. Robinson, & J. Gillespie (Eds.), Legal Geography (1st Edition, pp. 58–70). 

Routledge. https://doi.org/10.4324/9780429426308-6 

Syahrir, S., Pujiriyanto, P., Musdalifa, M., & Fitri, S. (2024). The Implementation of Merdeka Curriculum 

to Realize Indonesia Golden Generation: A Systematic Literature Review. AL-ISHLAH: Jurnal 

Pendidikan, 16(2), 1434–1450. https://doi.org/10.35445/ALISHLAH.V16I2.4872 

https://doi.org/10.51169/IDEGURU.V10I2.1519
https://doi.org/10.35445/ALISHLAH.V16I2.4872

