Volume 1 Nomor 2 (2025) Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno
o yad l - “ I "
Page: 27-38 https://journal.irsyad.org/index.php/

Peran Pesantren Modern dan Tradisional dalam Mendorong Soft
Power Indonesia di Era Globalisasi

The Role of Modern and Traditional Islamic Boarding Schools in Promoting Indonesia’s Soft Power in the Era of Globalization

Naisyila Desnita Cahayani Saputra!, Mei Linda Nur Afifah?, Fieky Alfiyanti?

1 Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, Indonesia: syinaisyila@gmail.com
2 Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, Indonesia: meilindanurafifah15@gmail.com
3 Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, Indonesia: alfiyantifiki@gmail.com

Article history Submitted: 2025/06/23; Revised: 2025/09/16;  Accepted: 2025/12/13

Abstract Islamic boarding schools (pesantren) are the oldest and most distinctive
Islamic educational institutions in Indonesia, demonstrating remarkable
resilience amidst modernization. The purpose of this study is to discuss the
role of pesantren in the history of Indonesian Islamic civilization through an
examination of the characteristics of traditional (Salafiyah) and modern
(Khalafiyah) pesantren, the transformation of the education system from the
classical period to the digital era, and their contribution to Indonesian Islamic
soft power diplomacy. Furthermore, the study examines how pesantren
maintain traditional values, shape the character and spirituality of their
students, and contribute to maintaining national cultural identity amidst
globalization. Using a qualitative approach based on literature, this study
demonstrates that pesantren are dynamic, adaptive, and influential Islamic
educational institutions. The findings confirm that pesantren hold a strategic
position in the development of contemporary Indonesian education, culture,
and diplomacy. Pesantren are not only centers for the transmission of classical
Islamic knowledge but also socio-cultural agents capable of responding to
contemporary developments while strengthening the image of moderate
Indonesian Islam globally.

Keywords Islamic Education, Modernization, Pesantren, Soft Power, Tradition.

@ @ © 2025 by the authors. Thisis an open-access publication under the terms and conditions of the
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY SA) license,

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/.

PENDAHULUAN

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua dan paling khas di Indonesia yang
memiliki ketahanan luar biasa di tengah modernisasi (Lundeto, 2023). Berbeda dengan madrasah dan
kuttab di Turki atau Mesir yang terpinggirkan oleh sistem pendidikan modern, pesantren mampu
bertahan melalui adaptasi selektif: tetap menjaga tradisi keilmuan salafiyah namun mengadopsi sistem
kelas, kurikulum umum, penjenjangan, hingga diversifikasi lembaga Pendidikan (Lundeto, 2023).
Kekuatan pesantren terletak pada kedekatannya dengan masyarakat, dukungan sosial melalui wakaf
dan sedekah, serta peran kiai sebagai cultural brokers yang menjembatani perubahan sosial budaya

(Nur, n.d. 1997)Karena itu, pesantren tumbuh sebagai lembaga indigenous yang berakar kuat pada

Published by Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno; Indonesia


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Peran Pesantren Modern dan Tradisional dalam Mendorong Soft Power Indonesia di Era Globalisasi

Naisyila Desnita Cahayani Saputra et al)

nilai-nilai lokal sekaligus mampu merespons perkembangan zaman (Nur, n.d. 1997).

Secara historis, pesantren bukan sekadar institusi pendidikan, tetapi juga pusat budaya yang
mengintegrasikan tradisi lokal dengan ajaran Islam, membentuk wajah Islam Nusantara yang moderat
(Fahruddin, 2025). Meski perkembangan pendidikan modern ala Barat menciptakan jarak antara
pesantren dan kebutuhan baru masyarakat, pesantren tetap menjadi pusat pembentukan karakter,
spiritualitas, dan moralitas (Lundeto, 2023). Tradisi keilmuan klasik, hubungan kiai-santri, serta
orientasi Ahlussunnah wal Jama’ah menjadikan pesantren sebagai basis Islam moderat yang
berpengaruh dalam membentuk soft power Indonesia (Fahruddin, 2025). Dengan identitas lokal yang
kuat dan kemampuan adaptif, pesantren memiliki potensi besar dalam diplomasi budaya di era global
(Fahruddin, 2025).

Selain itu, pesantren juga memainkan peran penting dalam menjaga dan menanamkan tradisi
tasawuf moderat (Irfan et al., 2017). Tasawuf yang berakar dari tauhid berkembang menjadi dimensi
esoteris Islam yang menekankan penyucian diri, zikir, dan pencarian ma‘rifah (Irfan et al.,, 2017).
Meskipun pernah dipengaruhi unsur luar dan mengalami praktik kontroversial, jaringan tarekat seperti
Qadiriyah-Nagsyabandiyah berperan besar dalam proses Islamisasi Nusantara. Di pesantren, tasawuf
diajarkan dalam bingkai Ahlussunnah wal Jama’ah sehingga terhindar dari penyimpangan dan tetap
relevan bagi kebutuhan spiritual masyarakat modern (Nur, n.d.1997).

Dalam ranah politik, pesantren memiliki peran historis sebagai penentu arah sosial dan ideologis
komunitas santri (Irfan et al., 2017). NU, sebagai representasi politik pesantren, tampil berbeda dari
Masyumi yang lebih rasional dan modern karena dipengaruhi pendidikan Barat (Irfan et al., 2017).
Perbedaan pandangan antara keduanya tampak dalam berbagai peristiwa politik, termasuk dinamika
setelah Dekrit 1959 (Irfan et al., 2017). Transformasi pendidikan pesantren, penegerian madrasah,
hingga jejaring patronase dengan Departemen Agama turut memperkuat posisi politik pesantren (Irfan
et al., 2017). Studi kasus Pesantren Rejoso menunjukkan bahwa hubungan pesantren dengan kekuasaan
sangat dinamis: mampu memanfaatkan jejaring politik untuk ekspansi pendidikan, namun tetap
menjaga identitas keislaman yang berakar pada komunitas santri (Irfan et al., 2017). Pesantren tampil
sebagai lembaga yang kompleks dan adaptif menggabungkan fungsi pendidikan, spiritual, sosial,
budaya, dan politik sekaligus sebagai sumber daya strategis yang memperkuat soft power Indonesia di
era globalisasi (Fahruddin, 2025).

Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis secara mendalam karakteristik,
perbedaan, serta tujuan pendidikan yang diterapkan dalam pesantren tradisional (salafiyah) dan
pesantren modern (khalafiyah). Secara spesifik, penelitian ini bertujuan menunjukkan kedudukan
pesantren sebagai institusi sosial-kultural yang memiliki pengaruh besar dalam perkembangan dan
peradaban Islam di Indonesia. Diharapkan melalui penelitian ini, Pesantren tidak hanya menjadi pusat
transmisi ilmu-ilmu keislaman klasik, tetapi juga agen sosial kultural yang mampu merespons

perkembangan zaman sekaligus memperkuat citra Islam moderat Indonesia di tingkat global.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan karena fokusnya
adalah menganalisis konsep, nilai, fungsi, dan transformasi pesantren berdasarkan berbagai sumber
tertulis seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, naskah sejarah, dan dokumen pendidikan pesantren. Data
penelitian diperoleh dari literatur tentang sejarah pesantren, pendidikan Islam klasik, kajian tentang
pesantren salafiyah dan khalafiyah, penelitian terkait modernisasi dan digitalisasi di pesantren, serta

referensi mengenai diplomasi soft power Islam Indonesia dan peran pesantren dalam menjaga budaya

28



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa

lokal.

Pengumpulan data dilakukan dengan membaca secara mendalam sumber-sumber yang relevan,
mencatat poin-poin penting, dan mengelompokkan informasi sesuai tema penelitian seperti pesantren
tradisional, pesantren modern, transformasi pendidikan, soft power, dan budaya. Data yang terkumpul
kemudian dianalisis menggunakan analisis isi untuk menemukan pola dan makna, analisis deskriptif-
analitis untuk menggambarkan fenomena pesantren, serta analisis interpretatif untuk memahami peran

pesantren dalam diplomasi soft power dan identitas budaya Indonesia.

TEMUAN DAN PEMBAHASAN

Peran Pesantren dalam Membangun Karakter Santri

Pesantren memiliki peran vital dalam membangun karakter santri, yang tidak hanya mengajarkan
ilmu agama, tetapi juga memfokuskan pada pembentukan akhlak mulia. Pesantren, sebagai lembaga
pendidikan Islam tradisional, memberikan ruang bagi santri untuk menanamkan nilai-nilai spiritual
melalui proses belajar yang melibatkan Al-Quran, Hadis, dan praktik keagamaan lainnya. Pesantren
juga memperkenalkan nilai-nilai sosial yang terkandung dalam kehidupan masyarakat Islam, seperti
tolong-menolong, saling menghormati, dan berprilaku baik terhadap sesama (Shofiyulloh, 2024).

Shofiyulloh dalam penelitiannya menjelaskan bahwa pesantren adalah lembaga yang tidak hanya
mengajarkan ilmu pengetahuan, tetapi juga menanamkan nilai-nilai akhlak yang menjadi dasar
pembentukan karakter santri. Oleh karena itu, pendekatan yang diterapkan dalam pesantren tidak
hanya sekadar transfer ilmu, tetapi juga pembentukan karakter melalui kegiatan sehari-hari yang
melibatkan pengajaran agama, pembiasaan akhlak, dan pengamalan spiritual.

Membina kemandirian dan kesederhanaa

Hidup di asrama mendorong santri untuk mengurus kebutuhan sendiri, mulai dari mencuci
pakaian, memasak, hingga mengatur jadwal ibadah. Pesantren mengajarkan bahwa kesederhanaan
adalah kekuatan moral (Wahid, 2023). Santri pada pondok pesantren yang diteliti menunjukkan tingkat
kemandirian yang baik. Kemandirian santri tersebut dapat dicirikan pada beberapa indikator sebagai
berikut, yaitu: a) tingkat kepercayaan diri santri yang tinggi menjadi modal utama dalam membentuk
kemandirian; b) santri yang diteliti memiliki tingkat amanah yang cukup tinggi baik amanah pada diri
sendiri maupun lembaga; c) santri dapat mengontrol diri baik dalam kemarahan maupun larangan
pondok pesantren; d) santri dapat menyelesaikan masalah yang dihadapi baik dalam menjalani
kehidupan maupun belajar di pondok pesantren; e) santri memiliki tanggungjawab yang baik terhadap
diri sendiri dan pondok pesantren; f) santri menolong teman yang sedang dalam kesusahan; g) santri
memiliki harapan yang tinggi mengenai kesuksesan dan perwujudan diri di masa depan; h) kreatifitas
dan inovasi santri terlihat pada kegiatan di luar pengajian; i) santri menunjukkan tingkat
kemandirian belajar mandiri yang baik; j) santri memiliki keterampilan tertentu dalam mengelola
kehidupan; dan k) motivasi belajar santri paling banyak berasal dari dorongan diri sendiri.

Upaya yang dilakukan oleh pondok pesantren dalam membentuk kemandirian santri yaitu: a)
santri yang muda terutama yang baru masuk ke pondok pesantren, tempat tidurnya disatukan
dengan santri yang dewasa; b)pembelajaran teman sebaya (peer teaching); c) penyediaan fasilitas
pondok pesantren yang sederhana; d) pondok pesantren memberikan kebebasan pada santri untuk
membentuk kemandirian dalam berorganisasi dan e) menumbuhkan jiwa kewirausahaan dengan
tugas pengelolaan lahan pertanian, pemeliharaan ternak dan budidaya walet.

Faktor pendukung pembentukan kemandirian santri yaitu: a) penggunaan piranti-piranti

sederhana untuk pemenuhan kebutuhan santri di pondok pesantren; b) keinginan yang kuat dari para

| 29



Peran Pesantren Modern dan Tradisional dalam Mendorong Soft Power Indonesia di Era Globalisasi

Naisyila Desnita Cahayani Saputra et al)

santri untuk hidup mandiri dan dorongan untuk sukses; c) bimbingan santri dewasa ke santri yang
lebih muda; dan d) pelajaran pondok pesantren yang mendorong santri untuk hidup mandiri.

Faktor penghambat pembentukan kemandirian santri yaitu: a) sebagian kecil santri yang tidak
tahan dengan kondisi lingkungan di pondok pesantren; b) sebagian kecil santri yang tidak senang
dengan aturan pondok pesantren; c) perkembangan dunia modern terutama dalam perkembangan
ilmu pengetahuan, teknologi, dan informasi turut mewarnai kemandirian santri di pondok
pesantren; dan d) pola asuh orang tua yang memanjakan anak, khususnya pada santri muda yang baru
datang ke pondok pesantren.

Model pengembangan kemandirian santri berawal dari sebuah proses internalisasi nilai
yang dibentuk oleh proses-proses yang dinamis mulai dari santri masuk pondok pesantren,
pembelajaran teman sebaya, penugasan pengelolaan kegiatan, penugasan pengelolaan beberapa
kegiatan, dan pemberian keterampilan hidup untuk menumbuhkan karakter mandiri dan memiliki
jiwa kewirausahaan.

Proses pembentukan kemandirian santri merupakan sebuah internalisasi nilai dan kebiasaan yang
membentuk kemandirian. Faktor yang membentuk kemandirian santri yang ditemukan di lapangan
di antaranya adalah faktor ajaran agama, figur kyai yang sederhana, piranti dan fasilitas kehidupan
yang sederhana, pendirian pesantren yang tidak mengandalkan pihak lain, dan proses pembelajaran
teman sebaya (peer teaching). Alur proses yang dilakukan oleh pondok pesantren yang diteliti untuk
membentuk kemandirian santri berawal dari pengelolaan kehidupan sehari-hari seperti makan dan
mencuci; sebagian santri diserahi tanggungjawab untuk mengelola satu kegiatan; santri yang dewasa
membimbing santri yang muda; santri yang dewasa diberi tugas untuk mengelola beberapa kegiatan
di pesantren; dan santri yang dewasa diberi tanggungjawab untuk mengelola lahan pertanian, kegiatan
ternak unggas dan ikan, dan diperbantukan pada kegiatan membangun gedung dan fasilitas
pesantren. Proses tersebut dilakukan secara bertahap sesuai dengan tingkat perkembangan santri di
pesantren.

Kegiatan-kegiatan yang dibebankan pengelolaannya pada santri akhirnya membentuk sebuah etos
kerja dan jiwa kewirausahaan santri. Kedua nilai yang menjadi kebiasaan santri di pesantren ini
menjadi bekal mereka di masyarakat.

Pesantren Modern (Khalafiyah)

Pesantren modern atau khalafiyah hadir sebagai bentuk respons pendidikan Islam terhadap
perkembangan ilmu pengetahuan dan tuntutan global. Berbeda dengan pesantren tradisional,
pesantren modern mengintegrasikan kurikulum agama dengan mata pelajaran umum seperti sains,
matematika, bahasa Inggris, dan teknologi, sehingga memberikan keseimbangan antara kompetensi
agama dan akademik (Alma et al., 2025). Sistem pembelajaran dilakukan secara klasikal dengan jadwal
yang terstruktur, evaluasi akademik yang formal, serta penggunaan media pembelajaran modern
termasuk komputer, internet, dan perpustakaan digital (Alma et al,, 2025). Pengelolaan pesantren
diatur secara profesional melalui struktur organisasi yang jelas, sehingga fungsi administratif ditangani
oleh tenaga pendidik modern, sedangkan kiai tetap berperan sebagai pembina spiritual (Alma et al.,
2025). Fasilitas pendidikan di pesantren modern lebih lengkap, mencakup laboratorium, ruang
komputer, dan program pembinaan karakter serta kepemimpinan yang terintegrasi dalam kehidupan
berasrama (Alma et al., 2025). Pesantren modern juga mampu mengeluarkan ijazah formal yang diakui
negara, memungkinkan santri melanjutkan pendidikan tinggi atau memasuki dunia kerja dengan
kompetensi yang lebih luas. Dengan demikian, pesantren modern berperan dalam membentuk generasi

santri yang religius, berpengetahuan luas, serta adaptif terhadap perubahan sosial dan teknologi.

30



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa

Tujuan Pesantren Moderern

Tujuan utama pesantren modern adalah melahirkan generasi Muslim yang memiliki kompetensi
keagamaan sekaligus kemampuan akademik dan profesional yang relevan dengan tantangan zaman.
Pesantren modern berupaya mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan ilmu pengetahuan modern
untuk membentuk pola pikir kritis, rasional, dan tetap berlandaskan etika keislaman (Alma et al., 2025).
Melalui kurikulum terintegrasi, santri dibekali kemampuan akademik yang kuat, keterampilan
teknologi, literasi digital, dan kecakapan hidup lainnya untuk menghadapi dinamika global (Alma et
al., 2025). Selain itu, pesantren modern bertujuan mencetak sumber daya manusia profesional yang
religius dan berintegritas sehingga mampu berkontribusi dalam berbagai bidang kehidupan seperti
pendidikan, pemerintahan, bisnis, dan teknologi (Alma et al., 2025). Pesantren modern juga berfungsi
memperluas akses masyarakat terhadap pendidikan Islam berkualitas yang relevan dengan kebutuhan
kontemporer. Dengan demikian, pesantren modern menjadi jembatan antara tradisi keislaman dan
tuntutan modernitas dalam mencetak generasi yang cerdas secara intelektual, kuat secara spiritual, dan
siap bersaing di era global.
Transformasi Pendidikan Pesantren Di Era Modern Antara Tradisi dan Inovasi
Pendidikan di Pondok Pesantren

Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang melahirkan banyak ulama
dan tokoh Islam (Hakim & Supriyadi, 2024). Pesantren memiliki sistem pendidikan yang unik, dengan
fokus pada ajaran Islam, kitab-kitab klasik, dan pembentukan karakter santri (Hakim & Supriyadi,
2024). Tujuan pendidikan pesantren adalah membentuk santri yang beriman, bertaqwa, dan berakhlak
mulia (Hakim & Supriyadi, 2024). Tradisi dan adat istiadat pesantren berkembang sejalan dengan
perjalanan waktu dan dapat mengalami modifikasi atau transformasi (Hakim & Supriyadi, 2024).
Pesantren salafi mempertahankan materi pelajaran dari kitab-kitab Islam klasik dan ajaran al-Qur’an
dan as-Sunnah (Hakim & Supriyadi, 2024). Pesantren juga memiliki peran dalam membentuk karakter
dan kepribadian santri, dengan menekankan pentingnya ilmu, akhlak, dan tanggung jawab sosial
(Hakim & Supriyadi, 2024). Dengan demikian, pesantren tidak hanya menjadi pusat pendidikan, tetapi
juga pusat pembentukan karakter dan kepribadian Muslim yang seimbang (Hakim & Supriyadi, 2024).
Transformasi Pendidikan : Digitalisasi pada pendidikan di Pesantren

Pesantren mengalami transformasi pendidikan sebelum dan setelah digitalisasi (Hakim &
Supriyadi, 2024). Sebelum digitalisasi, pesantren menggunakan metode pengajaran tradisional, seperti
lisan, kajian kitab-kitab klasik, dan diskusi kelompok (Hakim & Supriyadi, 2024). Setelah digitalisasi,
pesantren mengadopsi teknologi modern, seperti e-learning, video pembelajaran, dan aplikasi
pendidikan (Hakim & Supriyadi, 2024). Pesantren modern menggabungkan unsur tradisionalitas dan
modernitas dalam konteks pendidikan, dengan kurikulum terpadu dan pendekatan klasikal (Hakim &
Supriyadi, 2024). Pesantren tradisional menekankan penggunaan sumber-sumber klasik, seperti Kitab
Kuning, sebagai pokok pembelajaran (Hakim & Supriyadi, 2024). Pesantren memiliki peran penting
dalam membangun perdamaian dan membentuk karakter umat Islam di Indonesia (Hakim &
Supriyadi, 2024). Pesantren juga memiliki potensi sebagai basis diskursif dan praktis-moral untuk
menyelaraskan nilai-nilai perdamaian di Indonesia (Hakim & Supriyadi, 2024). Inovasi pendidikan
pesantren melibatkan pengenalan ide atau konsep baru, pengembangan produk atau barang baru, dan
penerapan metode atau pendekatan baru (Hakim & Supriyadi, 2024). Pesantren modern berkomitmen
untuk menggabungkan unsur tradisionalitas dan modernitas dalam konteks pendidikan (Hakim &
Supriyadi, 2024).

Transformasi dari Tradisional ke Modern

31



Peran Pesantren Modern dan Tradisional dalam Mendorong Soft Power Indonesia di Era Globalisasi

Naisyila Desnita Cahayani Saputra et al)

Contoh Pesantren MA Sa’id Yusuf Depok memadukan pelajaran umum dan keagamaan, dengan
fokus pada studi kitab-kitab kuning (Hakim & Supriyadi, 2024). Tradisi pesantren mempengaruhi
pengambilan keputusan, dengan rujukan pada kitab-kitab kuning dan pendapat ulama (Hakim &
Supriyadi, 2024). Kepala sekolah berperan penting dalam menjaga keseimbangan antara tradisi dan
inovasi, dengan mengintegrasikan nilai-nilai tradisional dengan pemikiran modern (Hakim &
Supriyadi, 2024). Pesantren juga membekali santri dengan life skill, seperti penggunaan komputer,
untuk menghadapi tuntutan zaman (Hakim & Supriyadi, 2024). Alumni pesantren seringkali terlibat
aktif dalam kegiatan sosial dan memberikan kontribusi besar dalam pembangunan masyarakat (Hakim
& Supriyadi, 2024). Transformasi pendidikan pesantren di era modern memiliki dampak signifikan
pada karakteristik, metode pengajaran, dan relevansi pendidikan pesantren dengan tuntutan zaman
(Hakim & Supriyadi, 2024). Pesantren modern cenderung mengadopsi pendekatan pendidikan yang
lebih terbuka terhadap ilmu pengetahuan umum, teknologi informasi, dan keterampilan kehidupan
sehari-hari (Hakim & Supriyadi, 2024).

Implementasi Transformasi Pendidikan Menuju Era Modern

Pondok pesantren MA Sa’id Yusuf Depok yang telah mengimplementasikan teknologi dengan
selektif, seperti aplikasi e-nuqood untuk manajemen keuangan santri dan Dapodik untuk kegiatan
belajar-mengajar (Hakim & Supriyadi, 2024). Namun, penggunaan smartphone dan internet tidak
diperkenankan bagi santri karena potensi dampak negatif yang lebih besar daripada manfaatnya
(Hakim & Supriyadi, 2024). Transformasi pendidikan pesantren di era modern penting untuk
menghadapi tantangan dan peluang (Hakim & Supriyadi, 2024). Pesantren harus memperkenalkan
kurikulum yang lebih luas dan relevan, serta memperkuat integrasi antara pendidikan agama dan
pengetahuan umum (Hakim & Supriyadi, 2024). Pesantren memiliki potensi untuk menjadi pilihan
pendidikan yang relevan dan berkualitas bagi masyarakat, terutama dalam pembentukan karakter dan
moral generasi muda (Hakim & Supriyadi, 2024). Dukungan dari pemerintah, masyarakat, dan institusi
pendidikan lainnya diperlukan untuk mempercepat proses transformasi pendidikan dipesantren
(Hakim & Supriyadi, 2024). Penelitian ini menekankan pentingnya transformasi pendidikan pesantren
untuk meningkatkan akses dan standar pendidikan bagi seluruh segmen masyarakat di Indonesia
(Hakim & Supriyadi, 2024).

Peran Pesantren dalam Implikasi Terhadap Soft Power Indonesia (Islam Indonesia dan Diplomasi
Soft Power)
Diplomasi “Soft Power”

Konsep diplomasi “soft power” memainkan peran strategis dalam hubungan internasional
kontemporer, terutama ketika diplomasi tidak lagi terbatas pada negosiasi politik formal, tetapi
melibatkan berbagai aktor dan instrumen yang lebih luas. Soft power didefinisikan oleh Joseph Nye
sebagai kemampuan “getting others to want the outcomes that you want without inducements (‘carrots’) or
threats (‘sticks’)” (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio;, Alhusna,
n.d.,2017). Sumber daya utama soft power berakar pada daya tarik budaya, nilai politik, serta kebijakan
luar negeri yang mampu membentuk preferensi pihak lain(Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al
Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, n.d.2017). Dalam konteks Indonesia, karakter sebagai negara
Muslim terbesar di dunia serta keberhasilan mengembangkan model Islam yang moderat memberikan
fondasi kuat bagi praktik diplomasi soft power (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi,
Fhananda Fabryzio; Alhusna, n.d.,2017). Fenomena ini semakin relevan dengan munculnya pendekatan
multitrack diplomacy, yakni kolaborasi antara pemerintah, organisasi massa, komunitas, hingga

individu dalam mewujudkan perdamaian melalui daya tarik budaya dan nilai-nilai Islam Indonesia

32



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa

yang inklusif (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, 2017).
Diplomasi Islam Indonesia dalam Perspektif NU

Nahdlatul Ulama (NU) mempraktikkan diplomasi Islam Indonesia melalui kerangka Islam
Nusantara yang menekankan moderasi, toleransi, dan penghargaan terhadap lokalitas budaya. Sejak
awal berdirinya, melalui Komite Hijaz tahun 1926, NU telah menunjukkan keterlibatan dalam
diplomasi internasional untuk mempertahankan kebebasan bermadzhab dan menolak puritanisme
Wahabi yang mengancam keberagaman Islam global (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi,
Fhananda Fabryzio; Alhusna, 2017). Di era modern, NU memperkuat diplomasi soft power melalui
forum seperti International Conference of Islamic Scholars (ICIS) dan International Summit of
Moderat Islamic Leaders (ISOMIL) yang mempromosikan pemikiran Islam moderat kepada dunia
internasional, khususnya dalam merespons isu radikalisme dan konflik sectarian. Selain itu, NU terlibat
dalam shuttle diplomacy di berbagai wilayah konflik seperti Palestina, Israel dan Suriah untuk
mendorong dialog dan meredam ketegangan antar-kelompok Muslim, serta mendirikan Pengurus
Cabang Istimewa NU (PCINU) di lebih dari 15 negara sebagai representasi global Islam Nusantara.
Melalui instrumen tersebut, NU berhasil menampilkan Islam Indonesia sebagai model Islam moderat
yang dapat memperkuat peradaban dunia (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda
Fabryzio; Alhusna, 2017).

Diplomasi Islam Indonesia dalam Perspektif Muhammadiyah

Muhammadiyah mempromosikan Islam Berkemajuan sebagai wajah Islam Indonesia dalam
diplomasi global (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna,
n.d.,2017). Di bawah kepemimpinan Prof. Din Syamsuddin, diplomasi lintas agama dan perdamaian
internasional berkembang pesat melalui pendirian Center for Dialogue and Cooperation among
Civilisations (CDCC) yang berfokus memfasilitasi dialog antar-peradaban dan mempromosikan
kesadaran sosial, politik, ekonomi, dan budaya dalam perspektif kosmopolitan Islam Indonesia
(Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, n.d.,2017). Kegiatan
seperti World Peace Forum, kerjasama dengan lembaga global (WCRP, ACRP), dan partisipasi dalam
forum religius internasional memperlihatkan kontribusi aktif Muhammadiyah dalam membangun tata
dunia yang damai (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna,
n.d.,2017).

Selain itu, forum akademik internasional IRCM (International Research Conference on
Muhammadiyah) menjadi wadah penting untuk menunjukkan perkembangan pemikiran Islam
berkemajuan kepada komunitas ilmiah global, sekaligus memperkuat posisi Muhammadiyah sebagai
aktor penting dalam dialog peradaban global. Melalui cabang istimewa Muhammadiyah (PCIM) di
berbagai negara, organisasi ini terus memperluas perannya dalam diplomasi soft power yang berbasis
pendidikan, kesadaran transnasional, dan nilai-nilai kemanusiaan universal (Rohman, Abid; Hasanah,
Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, 2017).

Dialogue-Based Diplomacy

Baik NU maupun Muhammadiyah sama-sama menempatkan dialogue-based diplomacy sebagai
strategi utama dalam diplomasi soft power Indonesia (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqj,
Fhananda Fabryzio; Alhusna, n.d.,2017). Diplomasi berbasis dialog ini sejalan dengan gagasan Shaun
Riordan yang menilai bahwa aktor non-negara lebih kredibel dalam menghadapi masyarakat akar
rumput, terutama dalam konflik yang menyinggung agama dan identitas budaya (Rohman, Abid;
Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, n.d.,2017). Melalui kerjasama dengan

pemerintah Indonesia, kedua organisasi berperan aktif dalam interfaith dialogue dan intrafaith

| 33



Peran Pesantren Modern dan Tradisional dalam Mendorong Soft Power Indonesia di Era Globalisasi

Naisyila Desnita Cahayani Saputra et al)

dialogue, terutama sejak Kementerian Luar Negeri memasukkan diplomasi publik sebagai bagian dari
agenda strategisnya pada 2004. Program seperti Asia Pacific Interfaith Dialogue dan Asia—Europe Meeting
(ASEM) Interfaith Dialogue memperlihatkan sinergi kuat antara pemerintah dan ormas Islam dalam
memperkenalkan Islam moderat Indonesia ke panggung internasional. Sinergi tersebut juga
mencerminkan praktik people-to-people diplomacy yang menekankan penyelesaian konflik melalui
pertukaran persepsi, pemahaman lintas budaya, dan tanggung jawab moral untuk menciptakan
perdamaian global (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, 2017).
Islam Indonesia sebagai Soft Power Indonesia

Islam Indonesia, sebagai perpaduan konsep Islam Nusantara dan Islam Berkemajuan, telah
menjadi salah satu fondasi utama soft power Indonesia. Islam Indonesia dipandang dunia sebagai
model Islam yang menonjolkan harmoni, toleransi, dan semangat kebangsaan, sehingga memiliki daya
tarik kuat dalam diplomasi global. James B. Hoesterey mengakui bahwa Islam Indonesia dapat menjadi
alat diplomasi publik yang efektif di dunia Barat karena karakter moderatnya yang menekankan
persaudaraan dan harmoni social. Meskipun terdapat kritik bahwa ormas Islam Indonesia kurang
memiliki daya ekspansif global, berbagai kegiatan diplomasi NU dan Muhammadiyah mulai dari
konferensi internasional, publikasi ilmiah, hingga pemberian beasiswa dan pertukaran pelajar telah
menciptakan pengaruh nyata dalam wacana Islam global. Kontribusi ini memperkuat posisi Indonesia
sebagai pusat Islam moderat dunia, sekaligus menjadi aset diplomasi yang bernilai tinggi dalam
membangun citra Indonesia sebagai negara Muslim demokratis yang damai (Rohman, Abid; Hasanah,
Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, 2017).
Warisan Ulama Indonesia

Warisan ulama Indonesia merupakan bagian penting dari soft power yang memperkuat citra Islam
Indonesia di mata dunia. Pemikiran dan karya ulama Nusantara, seperti Syekh Nawawi al-Bantani,
Syekh Ahmad Khatib al-Minangkabawi, dan Syekh Muhammad Yasin al-Fadani, memiliki pengaruh
luas di Timur Tengah dan Asia Tenggara sehingga menjadi rujukan utama dalam kajian Islam global.
Selain karya intelektual, budaya Islam Nusantara juga menjadi medium diplomasi kultural, misalnya
seni kaligrafi, wayang, dan pencak silat yang sejak masa Walisongo telah digunakan sebagai sarana
dakwah damai yang memperlihatkan keterpaduan Islam dan budaya local. Di bidang pendidikan,
pemberian ratusan beasiswa oleh NU dan Muhammadiyah kepada mahasiswa asing memperkuat
jejaring global Islam Indonesia dan membangun hubungan jangka panjang lintas negara. Warisan
intelektual, seni, dan pendidikan tersebut menjadikan Islam Indonesia bukan hanya sekadar praktik
keagamaan, tetapi juga sumber daya budaya yang memperkaya soft power Indonesia dalam diplomasi
global (Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, 2017).
Peran Pesantren Dalam Meneguhkan Identitas Budaya Indonesia di Tengah Arus Modernisasi

Menurut (Husen & Husni, 2025), kebudayaan mencakup seluruh gagasan dan hasil karya manusia
Yang diperoleh melalui proses belajar, termasuk berbagai hasil pemikiran dan Ciptaannya. Dalam
bahasa Inggris, istilah “kebudayaan” berasal dari kata Latin Colera, yang berarti mengolah atau
mengerjakan, yang kemudian berkembang Menjadi culture, yang menggambarkan usaha manusia
dalam mengubah alam (Husen & Husni, 2025). Terdapat banyak definisi mengenai kebudayaan, namun
pada dasarnya Kebudayaan memiliki jiwa yang senantiasa hidup karena terus mengalir dalam
Kehidupan manusia (Husen & Husni, 2025). Kebudayaan tidak statis, tetapi terus berkembang dari satu
Tempat ke tempat lain, dari individu ke individu, serta dari satu generasi ke generasi Berikutnya. Oleh
karena itu, sebagaimana yang disampaikan oleh Koentjaraningrat, Kebudayaan akan selalu mengalami

perubahan seiring waktu (Husen & Husni, 2025). Agar perubahan Tersebut tidak menghilangkan jati

34



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa

diri suatu kebudayaan, masyarakat yang Memilikinya perlu mengenali, menjaga, dan melestarikannya
(Husen & Husni, 2025).

Identitas nasional adalah keunikan dan ciri khas suatu bangsa yang membedakannya dari bangsa
lain, mencakup aspek fisik (budaya, agama, bahasa) dan nonfisik (aspirasi, cita-cita, tujuan) (Husen &
Husni, 2025). Identitas nasional Indonesia bersifat beragam, mencerminkan perpaduan nilai-nilai
budaya dari ratusan suku, dengan Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika sebagai landasannya (Husen &
Husni, 2025). Identitas ini terbentuk melalui proses sejarah panjang dan tidak dapat dipisahkan dari
akar budaya bangsa (Husen & Husni, 2025).

Globalisasi telah membawa perubahan signifikan dalam identitas budaya regional (Husen &
Husni, 2025). Dengan kemajuan teknologi dan informasi, masyarakat kini lebih terhubung dengan
dunia internasional, namun hal ini juga menyebabkan penyebaran nilai budaya yang seragam dan
menggeser tradisi lokal (Husen & Husni, 2025). Faktor-faktor seperti pandangan keagamaan,
perkembangan masyarakat, masuknya budaya asing, urbanisasi, dan sistem pendidikan yang lebih
fokus pada isu global, telah menyebabkan punahnya adat istiadat dan melemahkan identitas budaya
suatu masyarakat (Husen & Husni, 2025). Indonesia sendiri menghadapi krisis identitas budaya, di
mana budaya Barat semakin populer dan diadaptasi dalam tradisi lokal, menggeser adat istiadat yang
telah lama ada (Husen & Husni, 2025).

Peran Pesantren dalam Merawat Identitas Budaya

Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam tradisional yang berfokus pada pemahaman,
pendalaman, dan pengamalan ajaran Islam dengan menekankan nilai-nilai moral (Husen & Husni,
2025). Pesantren memiliki peran internal (pendidikan santri) dan eksternal (pemberdayaan
masyarakat), namun banyak pesantren modern lebih fokus pada aspek internal dan kurang aktif dalam
peran eksternal (Husen & Husni, 2025).

Pesantren idealnya membekali santri dengan enam jenis ilmu: syariah, empiris, berpikir kritis,
akhlak dan spiritual, keterampilan sosial, dan penguatan mental dan karakter (Husen & Husni, 2025).
Pesantren memiliki tiga peran utama: lembaga pendidikan Islam, lembaga dakwah, dan pusat
pemberdayaan masyarakat (Husen & Husni, 2025). Melalui peran peran tersebut, pesantren bukan
hanya tempat belajar agama, tetapi juga lembaga yang membentuk moral dan karakter individu serta
membangun masyarakat yang lebih baik (Husen & Husni, 2025).

Pesantren tidak menutup diri terhadap modernitas dan perkembangan zaman, melainkan
berupaya memadukan tradisi dengan unsur-unsur modern. Pembaruan sistem, tradisi, dan kurikulum
pesantren dilakukan dengan mempertahankan prinsip al-muhafazah ‘ala al-qadim as-shalih wa al-
akhdzu bi al-jadid al-aslah (Husen & Husni, 2025). Pesantren juga menjaga nilai-nilai budaya lokal dan
mengintegrasikan ilmu agama dengan pengetahuan umum yang relevan untuk kehidupan modern
(Husen & Husni, 2025). Pesantren mengajarkan keseimbangan dalam kehidupan, baik dalam hubungan
dengan Tuhan, sesama manusia, maupun alam, serta membentuk individu yang memiliki wawasan
keislaman yang inklusif dan mampu beradaptasi dengan dinamika kehidupan (Husen & Husni, 2025).
Kurikulum pesantren tidak hanya mewariskan pengetahuan dari masa lalu, tetapi juga membekali
santri dengan pemahaman yang relevan untuk peran mereka di masa depan (Husen & Husni, 2025).
Pesantren sebagai Benteng Budaya dan Pusat Keilmuan

Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, pesantren memiliki peran yang Menyeluruh, baik
dalam aspek internal sebagai lembaga pendidikan maupun Dalam aspek eksternal, mencakup peran
sosial, budaya, ekonomi, dan bahkan Politik (Husen & Husni, 2025). Dalam menghadapi tantangan
globalisasi.

35



Peran Pesantren Modern dan Tradisional dalam Mendorong Soft Power Indonesia di Era Globalisasi

Naisyila Desnita Cahayani Saputra et al)

Pesantren memiliki tiga strategi Fundamental yang menjadikannya benteng budaya, yaitu: 1)
Keteladanan sebagai Pilar Utama; Pesantren mempertahankan posisinya sebagai benteng budaya
melalui keteladanan (uswatun hasanah) dan da’wah bil hal (dakwah melalui perbuatan) (Husen &
Husni, 2025). Kiai sebagai pemimpin pesantren menjadi figur teladan yang diwujudkan dalam tindakan
nyata, seperti praktik amar ma’ruf nahi munkar (Husen & Husni, 2025). Pesantren juga berperan dalam
pemberdayaan masyarakat, baik sosial, ekonomi, maupun transformasi budaya, dengan sikap
kemandirian yang memungkinkan komunitas ini berkembang tanpa bergantung pada pihak luar
(Husen & Husni, 2025). 2) Pemeliharaan Budaya sebagai Identitas Pesantren; Pesantren menjaga nilai-
nilai budayanya melalui proses pemeliharaan budaya (cultural maintenance) dengan mempertahankan
tradisi yang berakar pada ajaran Islam (Husen & Husni, 2025). Sistem pembelajaran berbasis kitab
kuning yang diajarkan oleh kiai memastikan ilmu-ilmu agama tetap terjaga dan dapat diakses oleh
setiap generasi santri (Husen & Husni, 2025). Pemeliharaan budaya ini membentuk karakter santri agar
mampu menjalani kehidupan sebagai Muslim yang seimbang dan memperkuat identitas pesantren
sebagai lembaga pendidikan yang unik dan mandiri (Husen & Husni, 2025). 3) Pesantren sebagai Pusat
Keilmuan; Pesantren adalah pusat pembelajaran dengan sistem pendidikan yang lengkap, berbasis
ajaran Islam dan tradisi intelektual para ulama (Husen & Husni, 2025). Santri diharapkan memiliki
semangat belajar tiada henti dan menjalin hubungan erat dengan kiai sebagai guru dan panutan (Husen
& Husni, 2025). Pesantren menjadi benteng kebudayaan yang menjaga tradisi intelektual Islam dan
menyesuaikannya dengan perkembangan zaman (Husen & Husni, 2025). Penelitian kualitatif tentang
pesantren dapat memunculkan teori-teori baru atau modifikasi teori yang telah ada, dengan
mengintegrasikan temuan lapangan dengan hasil penelitian sebelumnya dan teori yang ada (Husen &
Husni, 2025).

KESIMPULAN

Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam tertua dan paling khas di Indonesia yang memiliki
ketahanan luar biasa di tengah arus modernisasi. Kekuatan utama pesantren terletak pada kemampuan
adaptasi yang cerdas dan selektif (adaptasi selektif). Pesantren berhasil mempertahankan akar tradisi
keilmuan salafiyah seperti pengajaran Kitab Kuning dan metode belajar khas kiai-santri sambil secara
bersamaan mengadopsi elemen-elemen pendidikan modern, mulai dari sistem kelas, penjenjangan
kurikulum, hingga diversifikasi lembaga pendidikan.

Transformasi ini menjadikan pesantren memiliki peran ganda; 1) Pusat Pembentukan Karakter:
Pesantren tetap menjadi inti dari pembentukan spiritualitas, moralitas, dan kemandirian santri,
menjauhkan mereka dari dampak negatif modernisasi sambil menanamkan nilai-nilai keislaman yang
kuat. 2) Basis Islam Moderat: Berkat tradisi keilmuan klasik dan orientasi Ahlussunnah wal Jama’ah,
pesantren secara historis telah menjadi basis yang membentuk wajah Islam Nusantara yang moderat.
Inilah yang menjadikan pesantren tidak hanya relevan di dalam negeri, tetapi juga menjadi kontributor
utama bagi soft power Indonesia di mata dunia.

Singkatnya, pesantren membuktikan dirinya sebagai institusi indigenous (asli Indonesia) yang
berakar kuat pada nilai-nilai lokal sekaligus mampu responsif terhadap perkembangan global,

memastikan warisan peradaban Islam Nusantara terus berlanjut.

REFERENSI

Abdullah, I, Jubba, H., Pabbajah, M., Sari, I. P., Zuhri, S., & Ernas, S. (2019). From Selfism to
Indifferentism: Challenges facing Indonesian Society and Culture, 2015-2045. Academic Journal of

36



J-KIM: Jurnal Kreativitas Ilmiah Mahasiswa

Interdisciplinary Studies, 8(3), 102-112. https://doi.org/10.36941/A]JIS-2019-0009

Afdhal, A. (Afdhal), Ananda, A. (Azwar), Mukhaiyar, M. (Mukhaiyar), & Gusril, G. (Gusril). (2020).
Indonesian Geography Regional Study Results in UNP Students. Sumatra Journal of Disaster,
Geography and Geography Education, 4(1), 147-151. https://doi.org/10.24036/SJDGGE.V4I1.324

Amrona, Y. L., Nurhuda, A,, Sinta, D., Putri, A. A., & Assajad, A. (2023). Kajian Tentang Kosmologi Dan

Implikasi Dasar Terhadap Pendidikan Islam. AZKIA: Jurnal Aktualisasi Pendidikan Islam, 18(2), 92—
101.

Andréfouét, S., Paul, M., & Farhan, A. R. (2022). Indonesia’s 13558 islands: A new census from space
and a first step towards a One Map for Small Islands Policy. Marine Policy, 135, 104848.
https://doi.org/10.1016/]. MARPOL.2021.104848

Belladonna, A. P., Hidayah, Y., & Tripuspita, N. (2023). Responding to The Challenges of The 2045
Golden Generation: Improving a Legal-Aware Golden Generation with a Cultural and Identity
Education = Approach. Edunesia:  Jurnal llmiah  Pendidikan, 4(2), 868-861.
https://doi.org/10.51276/EDU.V4I2.412

Celikler, J. M. (2025). Research Design. Communicating and Organizing in Complex Operational Situations,
63-99. https://doi.org/10.1007/978-3-658-48955-7_4

Darman, R. A. (2017). Mempersiapkan Generasi Emas Indonesia Tahun 2045 melalui Pendidikan
Berkualitas. Jurnal Edik Informatika Penelitian Bidang Komputer Sains Dan Pendidikan Informatika,
3(2), 73-87. https://doi.org/10.22202/E1.2017.V312.1320

Gunn, G. C. (2025). Revisiting the Indonesian National Revolution Through a Post-Authoritarian Lens.
Journal of Contemporary Asia, 55(3), 518-529. https://doi.org/10.1080/00472336.2024.2417429

Hakim, A. R., & Supriyadi, C. (2024). Transformasi Pendidikan Pesantren Di Era Modern : Antara Tradisi
Dan Inovasi. 4(1), 33-50.

Hamdi, H., Mahfuzh, T. W., Supriadi, A., & Huda, A. A. S. (2025). Pendidikan Kecerdasan Sosial
Emosional dalam Diskursus Pendidikan Islam: Studi Bibliometrik Pemetaan Literatur
Internasional. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Tharigah, 10(1), 49-64.
https://doi.org/10.25299/ALTHARIQAH.2025.VOL10(1).22854

Hamdi, H., Santiani, S., Jasiah, J.,, Huda, A. A. S., & Mualimin, M. (2024). Research Trends and Gaps in
Learning Environment Characteristics in Communities: A Bibliometric Analysis (2019-2024). |-
PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 11(1), 58-72. https://doi.org/10.18860/JPAI.V1111.29990

Hampton, M. P, & Jeyacheya, J. (2015). Power, Ownership and Tourism in Small Islands: Evidence from
Indonesia. World Development, 70, 481-495. https://doi.org/10.1016/]. WORLDDEV.2014.12.007

Hartwig, K. (2025). Research Design. Technology, Peace and Security I Technologie, Frieden Und Sicherheit,
23-30. https://doi.org/10.1007/978-3-658-47885-8_3

Haunschild, J. (2025). Research Design. Technology, Peace and Security I Technologie, Frieden Und Sicherheit,
41-54. https://doi.org/10.1007/978-3-658-46489-9_3

Hernawati, H., Supala, S., Ibrohim, 1., & Mulyani, D. (2025). Cultivating Character for Indonesia’s
Golden Generation: Strengthening Student Values for National Progress. AL-ISHLAH: Jurnal
Pendidikan, 17(2), 3086-3101. https://doi.org/10.35445/ALISHLAH.V1712.6408

Husen, K., & Husni, M. (2025). Peran Pesantren Dalam Meneguhkan Identitas Budaya Indonesia di Tengah

Arus Modernisasi. 3, 387-397.

Irfan, M., Pondok, P., & Hidayatullah, P. (2017). Pendidikan Pondok Pesantren Hidayatullah Surabaya Dalam
Menghadapi Gelombang Modernisasi Muhammad Irfan ~. 8(1), 95-110.

Jakandar, L. I. E., Pantiwati, Y., Sunaryo, H., & Fikriah, A. (2025). Integration of Religious Values in
Character Education: Building the Morals of the Golden Generation. Al-Hayat: Journal of Islamic
Education, 9(1), 124-141. https://doi.org/10.35723/AJIE.V911.107

Kessler, M., & Cekmegeli, K. (2025). Quantitative Designs in Data-Driven Learning Research. The
Palgrave Encyclopedia of Computer-Assisted Language Learning, 1-4. https://doi.org/10.1007/978-3-
031-51447-0_91-1

37



Peran Pesantren Modern dan Tradisional dalam Mendorong Soft Power Indonesia di Era Globalisasi

Naisyila Desnita Cahayani Saputra et al)

Khawash, F. S, Nurhuda, A., Assajad, A., & Sinta, D. (2024). Penafsiran Ayat-Ayat Toleransi Dalam
Tafsir Al-Azhar dan Al-Misbah Serta Implementasinya Terhadap Masyarakat Indonesia. Al-
Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 3(1), 1-15.

Lundeto, A. (2023). Journal of Scientech Research and Development Volume 5, Issue 2, December 2023. 5(2),

15-29.

Mahanani, P. (2018). Analysis of Challenges and Needs of Generation Behavior in 21st Century.
Proceedings of the International Conference on Education and Technology (ICET 2018), 146-149.
https://www.atlantis-press.com/proceedings/icet-18/125926636

Mahbub, M., & Huda, A. A. S. (2023). Pendampingan Integrasi Pendidikan Akhlak Berbasis
Keteladanan di SMP Nurul Iman untuk Penguatan Karakter Siswa. Ducation, Language, and Arts:
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 2(2), 52-62.
https://jurnal.pbs.fkip.unila.ac.id/index.php/ela/article/view/414

Martha, S. (2017). The Analysis of Geospatial Information for Validating Some Numbers of Islands in
Indonesia. Indonesian Journal of Geography, 49(2), 204-211. https://doi.org/10.22146/ijg.12792

Munandar, A. A., Herlambang, Y. T., & Muhtar, T. (2025). Pedagogik Futuristik: Paradigma Baru
Pendidikan dalam Membangun Generasi Emas Indonesia 2045. Ideguru: Jurnal Karya llmiah Guru,
10(2), 1408-1416. https://doi.org/10.51169/IDEGURU.V1012.1519

Nurhuda, A. (2023). Benchmarking and Exploring Educational Tourism in Malaysia. 2(1), 1-11.

Popescu, A. (2019). The brief history of generation — defining the concept of generation. An analysis of
literature review. Journal of Comparative Research in Anthropology and Sociology, 10(02), 15-30.

Putri, A. A, Nurhuda, A, Assajad, A., & Sinta, D. (2024). The Importance of Building Religious
Tolerance In Indonesia Through Multicultural Education From An Islamic Perspective.
FALASIFA: Jurnal Studi Keislaman, 15(1), 1-9.

Qoyyumillah, N. I, Aminah, S., Kholis, N., Najib, M., Anam, S., & Mahmud, M. S. bin. (2025). Realizing
Golden Indonesia: Islamic Education in Developing An Excellent Generation. At-Tarbiyat: Jurnal
Pendidikan Islam, 8(2), 414-426. https://doi.org/10.37758/JAT.8812.24

Rohman, Abid; Hasanah, Eva Putriya; Al Rifqi, Fhananda Fabryzio; Alhusna, F. S. (2025). Islam Indonesia
Dan Diplomasi Soft Power (Studi Kasus Nahdatul Ulama dan Muhammadiyah). 1-26

Rokhman, F., Hum, M., Syaifudin, A., & Yuliati. (2014). Character Education for Golden Generation
2045 (National Character Building for Indonesian Golden Years). Procedia - Social and Behavioral
Sciences, 141, 1161-1165. https://doi.org/10.1016/].SBSPRO.2014.05.197

Samala, A. D., Rawas, S., Criollo-C, S., Olha Bondarenko, O., & Samala, O. B. (2024). Harmony in
Education: An In-Depth Exploration of Indonesian Academic Landscape, Challenges, and
Prospects Towards the Golden Generation 2045 Vision. TEM Journal, 13(3), 2436-2456.

Schenk, C. (2019). Islam, Legal Geography and Methodological Challenges in Indonesia. In T.
O’Donnell, D. F. Robinson, & J. Gillespie (Eds.), Legal Geography (1st Edition, pp. 58-70).
Routledge. https://doi.org/10.4324/9780429426308-6

Syahrir, S., Pujiriyanto, P., Musdalifa, M., & Fitri, S. (2024). The Implementation of Merdeka Curriculum
to Realize Indonesia Golden Generation: A Systematic Literature Review. AL-ISHLAH: Jurnal
Pendidikan, 16(2), 1434-1450. https://doi.org/10.35445/ALISHLAH.V1612.4872

38


https://doi.org/10.51169/IDEGURU.V10I2.1519
https://doi.org/10.35445/ALISHLAH.V16I2.4872

