
Volume 1 Nomor 2 (2025) 

April– June 2025 

Page: 31-37 

Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno 

YIIM 

https://journal.irsyad.org/index.php/      
 

 
 

 

Published by Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno; Indonesia 

 

Filsafat Pancasila; Suatu Kajian Filsafat Politik dan Philosophische 

Grondslag  

Pancasila Philosophy: A Study of Political Philosophy and Philosophische Grondslag 

 

Santi Mardiah Sidin¹, Martha Palma Ladarin², Editha Hendrika Sombo Da Cunha³, Marhaban 

Sharil Ramadan Kau⁴, Mayono⁵, Mas Bambang⁶ 

1,2,3,4,5,6) Universitas Muhammadiyah Maumere, Indonesia; mardiahnotoprawiro@gmail.com 

 

 
Article history  Submitted: 2025/03/15; Revised: 2025/04/18; Accepted: 2025/07/24 

Abstract 

 

 

 

 

 

 
Pancasila, as the foundation of the Indonesian state, requires a deep understanding 

through a philosophical perspective to grasp its true nature as a philosophical 

foundation. This study aims to analyze Pancasila as a philosophical discourse, political 

philosophy, and the philosophical foundation of the Indonesian state. The research 

method used is a literature review with a philosophical hermeneutic approach to 

primary and secondary texts related to Pancasila. The results show that Pancasila is a 

rational discourse that is open, dialogical, and critical, not a dogma that is simply 

accepted. Pancasila as a political philosophy has a public character that distinguishes 

it from religious or ethnocultural worldviews. As a philosophical foundation, Pancasila 

binds and determines how state power is exercised and managed. The conclusion of 

this study is that Pancasila is not only a philosophical theory, but also a practical 

guideline for all Indonesians in their lives as members of society, nation, and state. 

Keywords  Pancasila, Political Philosophy, Philosophical Foundation, Philosophical Discourse, 

State Foundation. 

 

 © 2025 by the authors. This is an open-access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY SA) license, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/. 

 

PENDAHULUAN  

Pancasila telah ditetapkan secara konstitusional sebagai dasar negara Republik Indonesia sejak 

disahkannya Undang-Undang Dasar 1945 pada 18 Agustus 1945. Penetapan ini berakar pada pidato Ir. 

Soekarno tanggal 1 Juni 1945 dalam sidang Badan Penyelidik Usaha Persiapan Kemerdekaan  Indonesia  

(BPUPKI),  di  mana  ia  memperkenalkan  Pancasila  sebagai philosophische grondslag atau dasar filsafat 

negara. Pandangan ini tidak sekedar menjadi legitimasi historis, tetapi juga mencerminkan kesadaran 

filosofis mengenai pentingnya suatu landasan nilai yang mampu memayungi pluralitas masyarakat 

Indonesia yang majemuk secara etnis, agama, budaya, dan ideologi. Oleh karena itu, Pancasila perlu dikaji 

tidak hanya sebagai seperangkat nilai normatif, melainkan sebagai sistem pemikiran filosofis yang 

berfungsi sebagai kerangka moral, ideologis, dan politik bangsa Indonesia. 

Sebagai sistem filsafat, Pancasila mengandung struktur pemikiran yang bersifat menyeluruh dan 

terpadu. Lima sila yang terkandung dalam Pancasila merupakan hasil refleksi mendalam atas nilai-nilai 

hidup masyarakat Nusantara yang telah berkembang sepanjang sejarah. Sila-sila tersebut bukan produk 

abstraksi belaka, melainkan hasil dialektika antara pengalaman historis, kearifan lokal, dan pencarian 

universal akan keadilan, kemanusiaan, dan kehidupan bersama yang harmonis. Dalam kerangka filsafat 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Filsafat Pancasila; Suatu Kajian Filsafat Politik dan Philosophische Grondslag      

Santi Mardiah Sidin et al.,) 

 

 

 

 

 

32  

 

 

 

 

 

politik, Pancasila tidak dipahami sebagai dogma yang bersifat statis, tetapi sebagai wacana terbuka yang 

dialogis, rasional, dan kritis. Oleh sebab itu, pendekatan filosofis terhadap Pancasila sangat relevan untuk 

menjawab tantangan kontemporer bangsa Indonesia, khususnya dalam merumuskan arah kebijakan 

publik dan pengelolaan kekuasaan negara yang berlandaskan pada etika politik. 

Telah disepakati bangsa Indonesia bahwa Pancasila sebagai dasar falsafi kenegaraan bagi Republik 

Indonesia. Hal ini mengacu kepada pernyataan Sukarno dalam Pidato 1 Juni 1945 yang menyatakan 

bahwa Pancasila adalah sebuah philosophische grondslag. Belakangan, kelima poin pemikiran filosofis 

itu disebut sebagai dasar negara di dalam Pembukaan Undang-undang Dasar (UUD) yang disepakati 

pada 18 Agustus 1945. 

Filsafat Pancasila adalah pemikiran mendalam tentang Pancasila sebagai dasar negara dan 

pandangan hidup bangsa Indonesia. Pancasila, yang terdiri dari lima sila (Ketuhanan Yang Maha Esa, 

Kemanusiaan yang Adil dan Beradab, Persatuan Indonesia, Kerakyatan Yang Dipimpin oleh Hikmat 

Kebijaksanaan dalam permusyawaratan perwakilan dan Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat Indonesia), 

bukan hanya sekedar rangkaian nilai, tetapi juga merupakan sistem filsafat yang menjadi landasan moral, 

etika, dan ideologi negara. 

Pancasila menjadi dasar hukum tertinggi yang menjadi pijakan dalam penyelenggaraan negara dan 

pemerintahan Indonesia. Pancasila memberikan pedoman bagi seluruh warga negara Indonesia  dalam  

bertingkah  laku,  berpikir,  dan  bertindak  dalam  kehidupan sehari-hari. Pancasila bukan hanya 

kumpulan nilai, tetapi juga sebuah sistem yang saling terkait dan utuh, di mana setiap sila saling 

melengkapi dan mendukung. Filsafat Pancasila menggali nilai-nilai luhur yang terkandung dalam 

budaya dan kepribadian bangsa Indonesia, kemudian merumuskannya dalam lima sila. Filsafat Pancasila 

menjadi pedoman dalam setiap aspek kehidupan bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara, mulai dari 

pengambilan keputusan hingga perilaku individu. Memahami filsafat Pancasila membantu masyarakat 

Indonesia untuk lebih menghayati nilai-nilai luhur bangsa, memperkuat persatuan dan kesatuan, serta 

menjaga keutuhan negara. 

Penelitian ini bertujuan untuk menelaah Pancasila sebagai suatu konstruksi filsafat politik 

sekaligus sebagai philosophische grondslag yang mengikat secara normatif dan etis dalam 

penyelenggaraan kehidupan berbangsa dan bernegara. Melalui pendekatan hermeneutika filosofis dan 

metode kajian pustaka terhadap teks-teks primer dan sekunder, penelitian ini mencoba menggali makna 

substantif Pancasila serta menegaskan peran strategisnya sebagai dasar filosofis yang hidup dan dinamis 

dalam sistem politik Indonesia. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya 

perspektif akademik terhadap Pancasila sebagai produk refleksi filosofis yang tidak hanya historis, tetapi 

juga normatif dan praksis dalam kehidupan kebangsaan. 

METODE  

Metode penelitian `dalam artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kajian pustaka (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus utama penelitian adalah menganalisis 

Pancasila sebagai filsafat politik dan philosophische grondslag melalui penelusuran dan penafsiran 

sumber-sumber literatur. Sumber data utama terdiri atas teks-teks primer seperti pidato Soekarno 1 Juni 

1945, risalah sidang BPUPKI dan PPKI, serta naskah-naskah historis yang berkaitan dengan perumusan 



J-KPI: Jurnal Kajian Pendidikan Islam  

 

 

 

 

 

 

       33 

 

 

 

 

 

Pancasila. Selain itu, digunakan juga sumber sekunder berupa buku-buku filsafat, jurnal ilmiah, dan 

artikel yang mengkaji Pancasila dari perspektif historis dan filosofis. Pendekatan hermeneutika filosofis 

digunakan untuk memahami makna-makna terdalam dari sila-sila Pancasila dan relasinya dengan dasar 

negara Indonesia. 

Dalam proses analisis data, peneliti melakukan interpretasi terhadap isi teks guna menemukan 

struktur argumentatif dan reflektif yang menunjukkan bahwa Pancasila adalah hasil abstraksi dari 

pengalaman historis, nilai budaya, dan pemikiran filosofis bangsa Indonesia. Tujuan analisis ini adalah 

untuk menegaskan bahwa Pancasila bukan sekadar simbol normatif, tetapi merupakan suatu diskursus 

rasional yang bersifat terbuka, dialogis, dan kritis. Melalui pendekatan hermeneutika, makna yang 

terkandung dalam Pancasila ditafsirkan dalam konteks sejarah dan praksis kehidupan berbangsa, 

sehingga diperoleh pemahaman yang lebih dalam mengenai karakter publik Pancasila sebagai falsafah 

kenegaraan. Dengan demikian, metode penelitian ini memungkinkan peneliti tidak hanya memaparkan 

isi Pancasila, tetapi juga menggali relevansinya dalam sistem filsafat politik kontemporer. 

TEMUAN DAN DISKUSI  

Pancasila sebagai dasar negara, tidak hanya memiliki kekuatan simbolik, tetapi juga substansi 

filosofis yang mengakar dalam konteks historis dan kultural bangsa Indonesia. Pemikiran ini sejalan 

dengan gagasan Franz Magnis-Suseno (2019) yang menyatakan bahwa Pancasila adalah bentuk konkrit 

dari etika politik yang menyatukan keberagaman dalam satu orientasi nilai kebangsaan. Dalam konteks 

ini, sila-sila Pancasila tidak dapat dipisahkan dari pengalaman historis bangsa Indonesia yang beragam, 

sehingga ia tidak hadir sebagai doktrin yang dipaksakan, tetapi sebagai hasil refleksi mendalam 

terhadap realitas kebangsaan. Hal ini memperkuat posisi Pancasila sebagai sistem nilai yang rasional 

dan terbuka terhadap pengujian publik, sebagaimana dijelaskan dalam pendekatan filsafat 

hermeneutik yang menekankan pada interpretasi historis dan kontekstual terhadap nilai-nilai dasar. 

Pemikiran Yudi Latif (2017) menguatkan posisi Pancasila sebagai ideologi terbuka yang dapat 

berkembang mengikuti dinamika zaman tanpa kehilangan jati diri. Hal ini terlihat dari cara Pancasila 

mampu menampung berbagai aspirasi dan identitas kolektif masyarakat Indonesia, sekaligus 

memberikan kerangka etik dalam pengelolaan kekuasaan negara. Pandangan ini menegaskan bahwa 

sebagai filsafat politik, Pancasila mampu melampaui batasan pandangan keagamaan maupun etno-

kultural, dan bertransformasi menjadi nilai-nilai publik (public virtues) yang mengikat seluruh warga 

negara. Oleh karena itu, setiap tindakan kekuasaan negara harus berlandaskan dan tidak bertentangan 

dengan nilai-nilai yang terkandung dalam Pancasila sebagai dasar filosofis kehidupan politik. 

Bahkan, Notonagoro (2020), yang dikenal sebagai tokoh penting dalam pengembangan filsafat 

Pancasila secara ilmiah, menyatakan bahwa Pancasila merupakan suatu sistem filsafat yang utuh, di 

mana tiap sila saling berkaitan dalam satu kesatuan hirarkis dan sistematis. Menurutnya, Pancasila 

sebagai philosophische grondslag tidak sekadar fondasi normatif, melainkan juga dasar ontologis, 

epistemologis, dan aksiologis dari negara Indonesia. Dengan demikian, kelima sila tidak bisa diubah 

atau digantikan karena menggambarkan identitas dan integritas eksistensial bangsa. Dalam konteks 

ini, proses perumusan Pancasila oleh Soekarno pada 1 Juni 1945 merupakan sebuah refleksi filosofis 



Filsafat Pancasila; Suatu Kajian Filsafat Politik dan Philosophische Grondslag      

Santi Mardiah Sidin et al.,) 

 

 

 

 

 

34  

 

 

 

 

 

yang menggali nilai-nilai laten dalam kehidupan masyarakat Nusantara, lalu mengejawantahkannya 

menjadi norma-norma eksplisit untuk kehidupan berbangsa dan bernegara. 

Sebagai perwujudan praxis filosofis, Pancasila juga berfungsi sebagai pedoman etika publik. Hal 

ini sejalan dengan pandangan F.B. Hardiman (2019) yang menekankan bahwa filsafat politik harus 

mampu menjawab tantangan konkret dalam masyarakat, terutama dalam menjaga keadilan, persatuan, 

dan kebaikan bersama. Dalam kerangka ini, Pancasila tidak hanya menjadi sumber legitimasi 

kekuasaan, tetapi juga sebagai kontrol normatif terhadap penyalahgunaan kekuasaan. Oleh sebab itu, 

pelaksanaan nilai-nilai Pancasila dalam kehidupan politik harus terus dikawal dengan kesadaran kritis, 

agar tidak mengalami reduksi menjadi slogan-slogan kosong yang kehilangan makna praktisnya. 

Pandangan Darmodihardjo (2020) mengenai Pancasila sebagai ideologi terbuka menjadi penting 

dalam menjelaskan kelenturan Pancasila dalam menghadapi perubahan zaman tanpa kehilangan 

substansi. Dalam dinamika politik global yang penuh dengan ideologi transnasional, Pancasila tetap 

relevan karena bersifat inklusif dan adaptif terhadap pluralitas masyarakat. Hal ini memperlihatkan 

bahwa kekuatan filosofis Pancasila terletak pada kemampuannya untuk tetap menjadi titik temu dari 

berbagai pandangan dan kepentingan, sekaligus menjadi orientasi nilai bersama dalam membangun 

masyarakat Indonesia yang demokratis, berkeadilan, dan bermartabat. Oleh karena itu, membumikan 

Pancasila tidak hanya berarti menghafal kelima silanya, tetapi juga menginternalisasi dan 

menerapkannya dalam kehidupan nyata secara reflektif dan bertanggung jawab. 

Pancasila sebagai Wacana Filosofis: Perspektif Hermeneutika Gadamer 

Dalam kerangka hermeneutika filosofis Hans-Georg Gadamer, pemahaman terhadap Pancasila 

memerlukan proses “peleburan horizon” (peleburan cakrawala) antara cakrawala historis dari masa 

perumusan Pancasila dengan cakrawala pemahaman kontemporer. Gadamer (2013) menekankan 

bahwa pemahaman bukanlah reproduksi makna asli, tetapi produksi makna baru melalui dialog antara 

masa lalu dan masa kini. 

Bangsa Indonesia hendak menempatkan Pancasila dalam kerangka filsafat, maka perlu 

menjadikan Pancasila sebagai sebuah diskursus yang bersifat rasional. Artinya, tidak menempatkan 

Pancasila sebagai dogma yang diterima begitu saja, melainkan menulisnya melalui proses refleksi. 

Dalam konteks teori diskursus Jürgen Habermas (2015), Pancasila memenuhi kriteria sebagai diskursus 

rasional karena memiliki klaim validitas (validitas klaim) yang dapat diuji: klaim kebenaran 

(kebenaran), klaim klaim normatif (kebenaran normatif), dan klaim ketulusan (ketulusan). 

Pancasila bukan kepercayaan yang tidak boleh dibantah atau didiskusikan, tetapi justru 

merupakan wacana yang bersifat terbuka, dialogis dan kritis. Hal ini sejalan dengan konsep 

“komunikasi ideal” Habermas yang mensyaratkan adanya ruang diskursus yang bebas dari dominasi 

dan paksaan. Selain itu, perspektif filosofis dalam membaca Pancasila juga menuntut untuk fokus pada 

aspek-aspek yang paling mendasar dari Pancasila, bukan aspek-aspeknya yang bersifat artifisial. 

Berdasarkan pengakuan Soekarno, sila kelima dari Pancasila tersebut digali dari lapisan-lapisan 

kepribadian bangsa. Dalam terminologi fenomenologi Edmund Husserl yang dikembangkan oleh 

Gadamer, proses menarik ini dapat dipahami sebagai "reduksi eidetic" - yaitu proses menemukan 

esensi (eidos) dari pengalaman hidup yang konkret. Adapun lapisan-lapisan itu terbentuk dalam waktu 



J-KPI: Jurnal Kajian Pendidikan Islam  

 

 

 

 

 

 

       35 

 

 

 

 

 

sepanjang perjalanan sejarah para penduduk yang tinggal di kepulauan Nusantara, dari masa paling 

purba hingga masa paling akhir. 

Upaya khusus yang dilakukan Soekarno adalah sebuah proses untuk membuat eksplisit hal-hal 

yang sebelumnya bersifat implisit melalui refleksi filosofis. Dalam kerangka teori strukturasi Anthony 

Giddens (2019), hal-hal implisit ini dapat dipahami sebagai “kesadaran praktis” – yaitu pengetahuan 

yang dimiliki aktor sosial tentang kondisi dan konsekuensi tindakan mereka tetapi tidak dapat mereka 

ekspresikan secara diskursif. 

Filsafat Politik Pancasila: Teori Public Reason John Rawls 

Dalam perspektif filsafat politik John Rawls, Pancasila dapat dipahami sebagai bentuk “public 

sense” – yaitu sistem argumen dan pertimbangan yang dapat diterima oleh semua warga negara yang 

rasional dan masuk akal, terlepas dari doktrin komprehensif (doktrin komprehensif) yang mereka anut. 

Rawls (2019) menekankan bahwa dalam masyarakat yang pluralistik, diperlukan konsensus yang 

tumpang tindih yang dapat menjadi dasar bagi kerjasama politik yang stabil. 

Dunia-kehidupan ( lebenswelt ) dan pandangan-dunia ( weltanschauung ) yang bersifat implisit 

dan dibuat eksplisit menjadi norma-norma kehidupan melalui refleksi filosofis, sila kelima dalam 

Pancasila itu sudah menjadi diskursus rasional tentang dimensi politik dari kehidupan bersama bangsa 

Indonesia. Oleh karena itu, meski berasal dari pandangan kebudayaan, etnisitas, agama, dan lain-lain, 

Pancasila telah melampaui pandangan-pandangan privat itu dan menjadi sebuah filsafat politik atau 

falsafah kenegaraan. 

Ketika Sukarno menyatakan bahwa Pancasila adalah sebuah weltanschauung , apa yang 

terkandung di dalamnya bukan lagi pandangan-dunia religius atau etno-kultural, melainkan 

weltanschauung yang bersifat politis. Dalam terminologi Rawls, ini adalah transformasi dari "doktrin 

komprehensif yang masuk akal" menjadi "konsepsi politik tentang keadilan". Jika pandang-dunia 

keagamaan atau etno-kultural biasanya diterimanya secara diambil begitu saja oleh anggota-anggota 

komunitas yang bersangkutan, weltanschauung politis justru bisa didiskusikan oleh siapa saja yang 

menjadi bagian dari warga komunitas politis itu. 

Contoh konkret dapat dilihat pada sila Ketuhanan dalam Pancasila. Meskipun mungkin berasal 

dari pandangan-dunia religius tertentu, sila Ketuhanan dalam Pancasila adalah bagian dari konstruksi 

filsafat politik, bukan wacana agama. Dalam kerangka teori Rawls tentang “pluralisme yang wajar”, 

sila Ketuhanan berfungsi sebagai “modul” dalam konsensus yang tumpang tindih yang 

memungkinkan berbagai doktrin komprehensif yang berbeda-beda dapat menerima Pancasila sebagai 

landasan kerja sama politik. 

 

Pancasila sebagai Philosophische Grondslag: Teori Institusionalisme 

Dalam perspektif teori konstitusionalisme modern, konsep philosophische grondslag yang 

dikemukakan Sukarno dapat dipahami sebagai “prinsip-prinsip konstitusional” atau “nilai-nilai 

fundamental konstitusi” yang menjadi dasar legitimasi dan operasionalisasi kekuasaan negara. 

Menurut teori konstitusionalisme Bruce Ackerman (2020), konstitusi tidak hanya berisi aturan 

prosedural, tetapi juga nilai-nilai substantif yang menjadi identitas politik suatu bangsa. 



Filsafat Pancasila; Suatu Kajian Filsafat Politik dan Philosophische Grondslag      

Santi Mardiah Sidin et al.,) 

 

 

 

 

 

36  

 

 

 

 

 

Sebagai philosophische grondslag , Pancasila mengikat dan menentukan bagaimana kekuasaan 

negara dijalankan dan dikelola. Dalam terminologi teori hukum konstitusi, Pancasila berfungsi sebagai 

“hukum yang lebih tinggi” yang membatasi kekuasaan legislatif, eksekutif, dan yudikatif. Siapa pun di 

masa depan yang memegang kursi kekuasaan, ia tidak akan diperkenankan untuk melewati batasan 

minimal, yaitu: lima sila dalam Pancasila. 

Konsep “meja statistik” yang dikemukakan Sukarno dapat dipahami dalam kerangka teori 

“konstitusional kendala” Ronald Dworkin (2021). Pancasila sebagai meja statistik tidak berarti stagnasi, 

namun stabilitas normatif yang memberikan kontinuitas dan prediktabilitas dalam kehidupan politik. 

Jika ada salah satu sila saja yang tidak diindahkan oleh seorang penguasa di Indonesia, maka ia telah 

menghancurkan bangunan politik bangsa ini. 

SIMPULAN 

Filsafat Pancasila bukan hanya sekedar teori, tetapi juga menjadi pedoman hidup yang praktis 

bagi seluruh rakyat Indonesia dalam menjalani kehidupan bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara; 

Pertama, Pancasila sebagai wacana filosofis merupakan diskursus rasional yang bersifat terbuka, 

dialogis, dan kritis. Pancasila bukan dogma yang diterima begitu saja, melainkan hasil refleksi filosofis 

yang dapat didiskusikan dan ditanggapi secara rasional. Kelima sila dalam Pancasila merupakan hasil 

abstraksi dari lapisan-lapisan kepribadian bangsa yang terbentuk sepanjang perjalanan sejarah 

masyarakat Nusantara. Kedua, Pancasila sebagai filsafat politik memiliki karakter publik yang 

membedakannya dari pandangan-dunia religius atau etno-kultural. Meskipun berasal dari berbagai 

pandangan kebudayaan, etnisitas, dan agama, Pancasila telah melampaui pandangan-pandangan 

privat tersebut dan menjadi falsafah kenegaraan yang bersifat politis. Sila-sila dalam Pancasila dapat 

disebut sebagai keutamaan publik (public virtues) yang mengikat seluruh warga negara. Ketiga, 

Pancasila sebagai philosophische grondslag berfungsi sebagai landasan filosofis yang mengikat dan 

menentukan bagaimana kekuasaan negara dijalankan dan dikelola. Siapapun yang memegang 

kekuasaan tidak diperkenankan melewati batasan minimal yang telah ditetapkan dalam kelima sila 

Pancasila. 

REFERENSI  

Anjeli, D. (2023, September 01). Persepsi Pelanggan Telkomsel di Universitas Semarang. SCRIBD. 

https://www.scribd.com/document/668552665/B-111-15-0288-07-BAB-IV-20190304032616-

lanjutan  

Faturohman Faturohman, Afi Nurul Febriyanti, & Jihan Hidayah. (2024). Kebebasan Beragama Sebagai 

Bagian Dari Hak Asasi Manusia. Aliansi: Jurnal Hukum, Pendidikan Dan Sosial Humaniora, 1(3), 312–

323. https://doi.org/10.62383/aliansi.v1i3.229 

Isnaini, Z., Supriyono, A., & Rachma, S. N. (2023). Efektifitas Penggunaan Media Sosial Whatsapp 

Dalam Komunikasi Kelompok. MASSIVE: Jurnal Ilmu Komunikasi, 3(1), 15. 

https://doi.org/10.35842/massive.v3i1.84 

Jufri, M. (2021). Urgensi Amandemen Kelima pada Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia 

Tahun 1945 Terkait Hak dan Kebebasan Beragama. Jurnal HAM, 12(1), 123. 

https://doi.org/10.30641/ham.2021.12.123-140 



J-KPI: Jurnal Kajian Pendidikan Islam  

 

 

 

 

 

 

       37 

 

 

 

 

 

Namang, K. W., & Lin, N. (2025). Analisis Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Hubungan Toleransi Beragama 

Antar Mahasiswa Semester 1 di Universitas Muhammadyah Maumere. 02(03), 314–318. 

Pramesti, A. I., Febrianti, G. L., Leonsai, M. A., & Fadhil, A. (2025). Kebebasan Beragama di Universitas 

Negeri Jakarta : Hak dan Batasan Mahasiswa dalam Menjalankan Keyakinan. 

Ramdhani, Y., Zulfiani, Nurdin, R., & Muqsith, A. (2021). Persepsi Mahasiswa FKIK UIN Alauddin 

Makassar Tentang Moderasi Beragama dan Potensi Radikalisme. Vox Populi, 4(2), 119–130. 

http://www.nature.com/articles/075450a0 

Rizky P.P. Karo Karo, & Indah Sriulina br. Ginting. (2021). Upaya Menjaga Kerukunan Umat Beragama 

di Indonesia pada Media Sosial. Jurnal Lemhannas RI, 9(3), 138–155. 

https://doi.org/10.55960/jlri.v9i3.410 

Siregar, H. L., Yuliarman, P., Tambunan, I. P., Faradilla, A. J., & Reynaldi, F. F. (2024). Jurnal Spektrum 

Ekonomi. 7(6), 31–46. 

Siringoringo, M. P. (2022). Pengaturan Dan Penerapan Jaminan Kebebasan Beragama Sebagai Hak Asasi 

Manusia Dalam Perspektif Uud 1945 Sebagai Hukum Dasar Negara. Nommensen Journal of Legal 

Opinion, 03, 111–124. https://doi.org/10.51622/njlo.v3i1.618 

 

  


