
Volume 1 Nomor 2 (2025) 

July – December 2025 

Page: 75-80 

Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno 

YIIM 

https://journal.irsyad.org/index.php/      
 

 
 

 

Published by Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno; Indonesia 

 

Pesantren sebagai Soft Power Diplomacy Indonesia: Jejak Historis dan 

Relevansi Global di Asia Selatan, Afrika, dan Timur Tengah 
Islamic Boarding Schools as Indonesia's Soft Power Diplomacy: Historical Traces and Global Relevance in South Asia, Africa, and the Middle East 

 

Tiara Hezrine Masytah1, Sheva Yova Saahira2, Bustaniyatuz Zahra Ramadhani3 

1,2,3) UIN Raden Mas Said Surakarta, Indonesia; tiarahez@gmail.com  

 

 

 

Article history  Submitted: 2025/08/12; Revised: 2025/10/23; Accepted: 2025/12/16 

Abstract 

 

 

 

 

 

 
Building on the long history of Islamic boarding schools (pesantren) as centers of 

moderate Islamic education, the government is now using them to promote a peaceful 

and inclusive image of Indonesian Islam. Over the past two decades, Islamic boarding 

schools have undergone a transformation, becoming increasingly strategic in the 

context of international relations. The government is utilizing Islamic boarding school-

based cultural diplomacy as a soft power instrument to promote moderate Indonesian 

Islam globally. The purpose of this study is to examine the role of Islamic boarding 

schools as a crucial component of Indonesia's cultural diplomacy and soft power 

strategy. The research method employed library research, collecting and analyzing 

various relevant written sources related to Islamic boarding schools, cultural 

diplomacy, and Indonesia's soft power strategy. The sources used included scientific 

journals, academic articles, and research reports published between 2020 and 2025. 

Data were analyzed qualitatively through reading, recording, and interpreting 

information to identify patterns, concepts, and relationships between Islamic boarding 

schools and international diplomacy. The results show that Islamic boarding schools 

are effective non-state diplomatic actors in building global networks and promoting 

the values of Islamic moderation. Thus, Islamic boarding schools are strategic assets in 

supporting Indonesia's position internationally. Keywords: Islamic Boarding Schools, 

Cultural Diplomacy, Soft Power, Moderate Islam, International Cooperation. 

Keywords  Cultural Diplomacy, Islamic Boarding Schools, International Cooperation Moderate 

Islam, Soft Power. 

 

 © 2025 by the authors. This is an open-access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY SA) license, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/. 

 

PENDAHULUAN 

Pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang tidak hanya 

berperan sebagai pusat pembelajaran agama, tetapi juga sebagai lembaga yang membentuk karakter 

moderat, toleran, dan inklusif. Dalam dua dekade terakhir, pesantren mengalami transformasi fungsi 

yang semakin strategis dalam konteks hubungan internasional. Pemerintah memanfaatkan diplomasi 

budaya berbasis pesantren sebagai instrumen soft power untuk memperkenalkan Islam Indonesia yang 

moderat di tingkat global. Konsep Islam Nusantara yang dikembangkan oleh para ulama menjadi basis 

penting dalam diplomasi budaya, karena menekankan nilai-nilai lokal, toleransi, dan keharmonisan 

antara agama dan tradisi. Hal ini diperkuat dalam penelitian yang menunjukkan bahwa Islam Nusantara 

telah digunakan sebagai strategi diplomasi budaya dalam berbagai forum internasional, terutama melalui 

peran organisasi keagamaan dan jaringan pesantren dalam memperkenalkan wajah Islam Indonesia yang 

damai dan beradab (Fadlan et al, 2024). 

mailto:tiarahez@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Pesantren sebagai Soft Power Diplomacy Indonesia: Jejak Historis dan Relevansi Global di Asia Selatan, Afrika, dan Timur Tengah 

Tiara Hezrine Masytah et al,.) 

 

76  

 

Selain itu, pesantren berfungsi sebagai lembaga yang secara aktif menanamkan nilai moderasi 

Islam melalui tradisi intelektual dan kurikulum yang berpijak pada ajaran wasathiyah. Penelitian Fadlan 

dkk. mengungkapkan bahwa pesantren memiliki akar sosial yang kuat dalam membangun moderasi 

beragama melalui pendidikan yang menekankan keseimbangan, toleransi, dan penghargaan terhadap 

keragaman. Nilai-nilai inilah yang kemudian menjadi daya tarik global dan mendukung upaya diplomasi 

Indonesia melalui pendidikan keagamaan. Pesantren turut membangun citra Indonesia sebagai negara 

Muslim moderat yang mampu berinteraksi dengan dunia internasional secara damai dan konstruktif. 

Dalam konteks ketahanan nasional, pesantren juga memainkan peran strategis dalam menjaga 

integrasi sosial di tengah arus modernisasi dan globalisasi. menegaskan Pesantren mampu memperkuat 

ketahanan kultural masyarakat melalui pendidikan karakter dan internalisasi nilai-nilai kebangsaan. 

Dengan demikian, keberadaan pesantren bukan hanya penting bagi pembentukan identitas nasional, 

tetapi juga menjadi instrumen diplomasi budaya yang efektif bagi Indonesia dalam memperluas 

pengaruh di kawasan Asia, Afrika, dan Timur Tengah (Majid et al, 2025). 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka (library research) dengan mengumpulkan dan 

menganalisis berbagai sumber tertulis yang relevan terkait pesantren, diplomasi budaya, dan strategi soft 

power Indonesia. Sumber yang digunakan meliputi jurnal ilmiah, artikel akademik, dan laporan penelitian 

yang terbit pada rentang tahun 2020–2025. Data dianalisis secara kualitatif melalui proses membaca, 

mencatat, dan menginterpretasikan informasi untuk menemukan pola, konsep, serta hubungan antara 

pesantren dan diplomasi internasional. Pendekatan ini digunakan untuk memahami peran pesantren 

secara historis maupun kontemporer dalam memperkuat citra Islam moderat Indonesia di kawasan Asia 

Selatan, Afrika, dan Timur Tengah.  

TEMUAN DAN PEMBAHASAN 

Sejarah Pesantren sebagai Fondasi Diplomasi Budaya 

Sejarah pesantren menunjukkan bahwa perkembangan Islam di Indonesia sejak abad ke-13 

berlangsung melalui pendekatan damai dan kultural yang menyesuaikan ajaran agama dengan tradisi 

masyarakat setempat. Proses ini melahirkan corak Islam yang tidak bertentangan dengan budaya lokal, 

melainkan hidup berdampingan secara harmonis. Pesantren dalam konteks ini berperan sebagai pusat 

pendidikan agama sekaligus penjaga tradisi sosial dan budaya, sehingga membentuk karakter Islam 

Nusantara yang moderat, toleran, dan adaptif terhadap keberagaman. Nilai-nilai yang diwariskan 

pesantren tidak hanya terbatas pada bidang keagamaan, tetapi juga membentuk pola hubungan sosial 

yang menekankan musyawarah, gotong royong, dan penghargaan terhadap perbedaan. Tradisi 

keislaman lokal seperti slametan di Jawa atau perayaan Maulid di Aceh mencerminkan bagaimana 

pesantren menjadi media integrasi antara ajaran Islam dan kearifan lokal. Dari sinilah Islam Nusantara 

berkembang sebagai identitas keislaman khas Indonesia yang memiliki daya lentur dalam merespons 

perubahan sosial (Damayanti, 2025) . 

Dalam perkembangannya, warisan historis pesantren menjadi landasan penting diplomasi 

budaya Indonesia di tingkat internasional. Nilai moderasi dan toleransi yang lahir dari pesantren 

dimanfaatkan sebagai kekuatan lunak (soft power) untuk membangun citra Islam yang damai melalui 

keterlibatan Indonesia dalam forum global dan dialog lintas agama. Dengan demikian, pesantren tidak 

hanya berperan dalam pembentukan karakter masyarakat Muslim Indonesia, tetapi juga menjadi 

sumber identitas diplomatik Indonesia sebagai negara Muslim moderat di mata dunia 



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research  

 

 

       77 

 

Pesantren sejak awal perkembangan Islam di Nusantara telah berfungsi sebagai lembaga 

pendidikan sekaligus pusat pembentukan budaya keislaman masyarakat. Proses Islamisasi yang 

berlangsung secara damai dan adaptif terhadap tradisi lokal menjadikan pesantren tumbuh sebagai 

institusi yang menyatukan ajaran Islam dengan kebudayaan setempat. Peran ini semakin menguat pada 

masa kolonial ketika pesantren menjadi ruang pendidikan bagi rakyat dan wadah mempertahankan 

identitas keagamaan di tengah tekanan penjajahan. Setelah Indonesia merdeka, pesantren tetap 

berkontribusi dalam pembangunan karakter bangsa melalui penanaman nilai religius sekaligus 

semangat kebangsaan, sehingga lembaga ini tidak hanya berperan dalam ranah spiritual, tetapi juga 

sosial dan kebangsaan. 

Warisan historis pesantren tersebut kemudian menjadi fondasi penting dalam diplomasi budaya 

Indonesia. Karakter Islam yang moderat, toleran, dan berakar pada budaya lokal yang dibentuk melalui 

pendidikan pesantren menampilkan citra Islam Indonesia yang damai dan inklusif di mata dunia. Nilai-

nilai ini menjadi modal kultural yang dapat digunakan dalam hubungan internasional untuk 

memperkuat citra Indonesia sebagai negara Muslim yang menjunjung keharmonisan dan 

keberagaman. Dengan demikian, pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga tradisional, tetapi 

juga sebagai sumber kekuatan budaya yang memiliki potensi besar dalam memperkuat diplomasi 

budaya Indonesia di tingkat global (Ningsih et al, 2023). 

Pesantren sebagai Strategi Soft Power Indonesia 

Dalam 20 tahun terakhir, pesantren telah berkembang menjadi aktor penting dalam diplomasi 

budaya Indonesia dan menjadi salah satu instrumen utama dalam strategi soft power nasional. 

Pemerintah Indonesia, melalui Kementerian Luar Negeri dan Kementerian Agama, melihat bahwa 

pesantren memiliki potensi besar dalam membentuk citra internasional Indonesia sebagai negara 

Muslim moderat. Hal ini berangkat dari karakter pendidikan pesantren yang menekankan nilai-nilai 

kesantunan, toleransi, moderasi beragama. Nilai-nilai ini dipandang sebagai aset diplomatik karena 

mampu menunjukkan wajah Islam Indonesia yang damai dan inklusif kepada komunitas global. Salah 

satu bentuk implementasi strategi soft power tersebut adalah semakin terbukanya pesantren dalam 

menerima santri dari luar negeri. Pelajar dari Thailand, India, Pakistan, Somalia, Mesir, hingga Yaman 

memilih menempuh pendidikan di pesantren Indonesia karena tertarik dengan model Islam 

wasathiyah yang diajarkan. Kehadiran para pelajar internasional itu tidak hanya menjadi bentuk 

pertukaran budaya, tetapi juga menjadi sarana memperluas jejaring antarnegara. Ketika kembali ke 

negara asal, mereka membawa pengalaman dan nilai-nilai Islam moderat Indonesia, sehingga secara 

tidak langsung pesantren menjadi agen diplomasi yang membentuk persepsi positif terhadap Indonesia 

(Sutrisnawati et al, 2024). 

Selain itu, pemerintah Indonesia secara aktif mengirim dai dan ulama ke berbagai negara, 

terutama di kawasan Afrika dan Timur Tengah, untuk memperkuat hubungan keagamaan sekaligus 

menyampaikan nilai-nilai Islam Indonesia. Pengiriman dai ini bukan sekadar dakwah, tetapi 

merupakan bagian dari skema diplomasi budaya yang memperkuat hubungan sosial-keagamaan 

antara Indonesia dan negara tujuan. Melalui kehadiran para ulama tersebut, Indonesia 

memperkenalkan model Islam berbasis kedamaian yang menjadi ciri khas pesantren. Diplomasi 

pesantren juga berlangsung di kawasan Asia Selatan, seperti Pakistan, India, dan Bangladesh. Di 

kawasan ini, Indonesia membangun hubungan melalui program pertukaran ulama, beasiswa 

pendidikan pesantren, dialog akademik, dan kerja sama kurikulum keagamaan. Tradisi keilmuan Asia 

Selatan memiliki sejarah panjang dan berpengaruh, sehingga dialog antara pesantren Indonesia dan 

madrasah di wilayah tersebut membantu memperkuat diplomasi intelektual dan religius. Pertukaran 



Pesantren sebagai Soft Power Diplomacy Indonesia: Jejak Historis dan Relevansi Global di Asia Selatan, Afrika, dan Timur Tengah 

Tiara Hezrine Masytah et al,.) 

 

78  

 

ini memperluas jaringan ulama Indonesia di panggung global sekaligus memperkenalkan pendekatan 

Islam Nusantara kepada berbagai komunitas Muslim dunia. 

Program pelatihan moderasi beragama bagi pelajar internasional juga menjadi bagian penting 

dari strategi soft power pesantren. Melalui pelatihan ini, para peserta dari berbagai negara mempelajari 

konsep toleransi, keberagaman, serta pendekatan Islam yang berorientasi pada perdamaian. Penguatan 

moderasi beragama ini selaras dengan agenda global yang berupaya menangkal ekstremisme dan 

radikalisme. Dengan demikian, pesantren berperan dalam membangun stabilitas sosial-keagamaan 

tidak hanya di Indonesia, tetapi juga di negara asal para peserta (Fakih Fadilah Muttaqin et al, 2025). 

Secara keseluruhan, peran pesantren dalam diplomasi budaya tidak hanya meningkatkan citra 

Indonesia, tetapi juga memperkokoh posisi Indonesia sebagai negara Muslim terbesar yang mampu 

menawarkan model alternatif pendidikan Islam yang moderat, adaptif, dan relevan dengan tantangan 

global. Melalui pendidikan, pertukaran ulama, diplomasi keagamaan, dan jaringan internasional, 

pesantren telah menjadi aktor diplomasi non-negara yang sangat strategis dan efektif dalam 

mendukung kepentingan internasional Indonesia. 

Diplomasi Pesantren di Asia Selatan, Afrika, dan Timur Tengah 

Pesantren di Indonesia semakin menegaskan perannya sebagai kekuatan diplomasi budaya di 

tingkat internasional, khususnya di kawasan Asia Selatan, Afrika, dan Timur Tengah. Melalui kerja 

sama kelembagaan, pertukaran pelajar, forum ilmiah, dan pengiriman tokoh agama, pesantren 

memperkenalkan corak Islam Indonesia yang mengedepankan sikap moderat dan keterbukaan. Di Asia 

Selatan, kehadiran pesantren dipandang sebagai rujukan alternatif dalam menanamkan pemahaman 

keislaman yang seimbang, sementara di Afrika pesantren berkontribusi dalam penguatan pendidikan 

Islam yang bersifat inklusif. Di Timur Tengah, interaksi pesantren dengan ulama dan institusi 

keagamaan memperluas dialog intelektual serta mengukuhkan posisi Indonesia sebagai representasi 

Islam damai dalam percaturan global  

Aktivitas diplomasi tersebut dijalankan melalui pendekatan pendidikan dan budaya yang 

membangun relasi jangka panjang. Keterlibatan santri asing di pesantren Indonesia dan peran kiai 

sebagai duta keilmuan di luar negeri mendorong pertukaran gagasan yang berimbang dan 

berkelanjutan. Pola hubungan seperti ini menjadikan pesantren sebagai instrumen soft power yang 

efektif dalam memperkuat hubungan Indonesia dengan negara-negara Muslim, tidak melalui tekanan 

politik, melainkan melalui otoritas moral dan keilmuan. Dengan demikian, pesantren bertransformasi 

dari lembaga pendidikan lokal menjadi agen diplomasi non-negara yang berpengaruh dalam 

membangun jejaring keislaman global berbasis nilai moderasi dan kebudayaan (Muhammad Isa 

Anshori et al, 2024). 

Islam di Asia Tenggara berkembang melalui proses sosial yang bersifat damai dan kultural, 

bukan melalui penaklukan militer. Masuknya Islam berlangsung lewat jalur perdagangan, pendidikan, 

tasawuf, perkawinan, dan kesenian, sehingga membuka ruang akulturasi yang luas dengan tradisi 

lokal. Pola penyebaran ini membentuk karakter Islam Asia Tenggara yang khas, yakni moderat, adaptif, 

dan toleran terhadap keragaman budaya. Dalam konteks ini, pesantren dan para ulama menjadi aktor 

utama dalam transmisi nilai dan pengetahuan keislaman, menjadikan lembaga pendidikan tradisional 

tersebut sebagai pusat pembentukan identitas Islam yang selaras dengan budaya setempat. 

Karakter Islam Asia Tenggara tersebut kemudian menjadi fondasi penting diplomasi pesantren 

di Asia Selatan, Afrika, dan Timur Tengah. Melalui jaringan ulama, pertukaran pelajar, kerja sama 

keilmuan, dan dakwah lintas negara, pesantren memperkenalkan model keberagamaan yang dialogis 

dan kontekstual. Di tengah wilayah-wilayah yang memiliki pengalaman Islamisasi berbeda dan kerap 



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research  

 

 

       79 

 

diwarnai konflik eksklusif, diplomasi pesantren menghadirkan alternatif wajah Islam yang 

menekankan toleransi, keseimbangan, dan moderasi. Praktik ini menjadikan pesantren sebagai 

instrumen soft power keagamaan Indonesia yang berperan dalam membangun hubungan internasional 

berbasis nilai budaya dan moral. Dengan demikian, diplomasi pesantren merupakan kelanjutan historis 

dari tradisi dakwah damai Islam Asia Tenggara yang relevan untuk menjawab tantangan global 

kontemporer (Nayes Pritaniya et al, 2025) .  

SIMPULAN 

Berdasarkan pembahasan yang telah disajikan, dapat disimpulkan bahwa pesantren tidak hanya 

berfungsi sebagai lembaga pendidikan tradisional, tetapi juga memiliki peran strategis dalam diplomasi 

budaya Indonesia. Nilai-nilai moderasi, toleransi, dan keterbukaan yang lahir dari tradisi pendidikan 

pesantren menjadi modal penting dalam memperkenalkan Islam Indonesia yang damai di tingkat 

global. Sejarah panjang pesantren dalam membentuk karakter Islam Nusantara yang adaptif dan 

inklusif menjadi fondasi kuat bagi diplomasi Indonesia di berbagai kawasan dunia. 

Melalui program santri internasional, pengiriman dai, kerja sama keagamaan, pertukaran ulama, 

serta forum ilmiah lintas negara, pesantren berkontribusi memperluas jaringan keislaman yang berbasis 

dialog dan perdamaian. Aktivitas ini tidak hanya meningkatkan citra Indonesia sebagai negara Muslim 

moderat, tetapi juga memperkuat hubungan sosial, budaya, dan intelektual dengan negara-negara di 

Asia Selatan, Afrika, dan Timur Tengah. Pesantren juga menjadi aktor diplomasi non-negara yang 

efektif karena mampu membangun hubungan jangka panjang melalui pendekatan moral, pendidikan, 

dan kebudayaan bukan melalui tekanan politik. 

Secara keseluruhan, diplomasi pesantren menunjukkan bahwa kekuatan budaya dapat menjadi 

instrumen soft power yang sangat penting dalam hubungan internasional. Pesantren berhasil 

memperlihatkan identitas Islam Indonesia yang ramah, seimbang, dan relevan dengan tantangan 

global. Dengan demikian, pesantren tidak hanya menjadi pilar pembentukan karakter bangsa, tetapi 

juga aset strategis yang memperkokoh posisi Indonesia di kancah internasional sebagai pusat Islam 

moderat dan damai 

REFERENSI  

Damayanti, Rizki, ‘Islam Nusantara and Local Traditions: Role and Challenges in Indonesia’s Cultural 

Diplomacy and International Relations’, Mimbar Agama Budaya, 42.1 (2025), pp. 1–13, 

doi:10.15408/mimbar.v42i1.45750 

Fadlan, Muhammad Nida’, Ali Munhanif, and Agus Nilmada Azmi, ‘Pesantren Dan Islam Wasathiyah: 

Ulama, Tradisi Intelektual Dan Akar Sosial Moderasi Islam’, Kordinat: Jurnal Komunikasi Antar 

Perguruan Tinggi Agama Islam, 23.1 (2024), pp. 125–38, doi:10.15408/kordinat.v23i1.42062 

Fakih Fadilah Muttaqin and others, ‘Cultural Diplomacy in Global Governance: Reimagining 

Indonesia’s Soft Power Through Nahdlatul Ulama’s Islam Nusantara Paradigm’, Jurnal Indo-

Islamika, 15.1 (2025), pp. 77–92, doi:10.15408/jii.v15i1.47346. 

Indah Wahyu Ningsih, Hasan Basri, and Andewi Suhartini, ‘History and Development of Pesantren in 

Indonesia’, Jurnal Eduscience, 10.1 (2023), pp. 340–56, doi:10.36987/jes.v10i1.3392. 

Lave, J., & Wenger, E. (1991). Situated Learning: Legitimate Peripheral Participation. Cambridge University 

Press. 

Likert, R. (1932). A Technique For The Measurement of Attitudes. Journal Archives of Archives of 

Psychology, 140. 

Mandaini Sufita Sutrisnawati and Retno Pangestuti, ‘Pesantren Sebagai Media Moderasi Beragama Di 



Pesantren sebagai Soft Power Diplomacy Indonesia: Jejak Historis dan Relevansi Global di Asia Selatan, Afrika, dan Timur Tengah 

Tiara Hezrine Masytah et al,.) 

 

80  

 

Indonesia’, Jurnal Penelitian Agama, 25.1 (2024), pp. 89–103, doi:10.24090/jpa.v25i1.2024.pp89-103. 

Morissan. (2017). Analisis Korelasi Dalam Penelitian Sosial dan Pendidikan. Pustaka Pelajar. 

Mulyasa. (2013). Standar Kompetensi dan Sertifikasi Guru. Remaja Rosdakarya. 

Majid, Nurazmi Fauzi, and Nurwahidin, ‘The Role of Pesantren in Maintaining National Resilience in 

the Modern Era’, Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 13.1 (2025), pp. 13–25 

Muhammad Isa Anshori, Ikke Fitriana Nugrahini, and Aulia Arsinta, ‘Jaringan Ilmu Nusantara-Timur 

Tengah Dan Peran Pesantren Dalam Jaringan-Nya’, Al-Abshor : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1.3 

(2024), pp. 192–98, doi:10.71242/xwz2pq04 

Muhammad Nida’ Fadlan, Ali Munhanif, and Agus Nilmada Azmi, ‘Pesantren Dan Islam Wasathiyah: 

Ulama, Tradisi Intelektual Dan Akar Sosial Moderasi Islam’, Kordinat: Jurnal Komunikasi Antar 

Perguruan Tinggi Agama Islam, 23.1 (2024), pp. 125–38, doi:10.15408/kordinat.v23i1.42062. 

Muttaqin, Fakih Fadilah, and others, ‘Cultural Diplomacy in Global Governance: Reimagining 

Indonesia’s Soft Power Through Nahdlatul Ulama’s Islam Nusantara Paradigm’, Jurnal Indo-

Islamika, 15.1 (2025), pp. 77–92, doi:10.15408/jii.v15i1.47346 

Nasution, A. H., & Rambe, A. (1984). Teori Statistik Untuk Ilmu-Ilmu Kuantitatif (Cet 2). Bhratara Karya 

Aksara. 

Nayes Pritaniya, ‘Jejak Islam Di Asia Tenggara: Kedatangan Hingga Pertautan Kebudayaan Serta Watak 

Dan Karakteristik Islam Di Asia Tenggara’, Majalah Ilmiah Tabuah, 29.1 (2025), p. 88, 

doi:10.37108/tabuah.v29i1.1752. 

Nurazmi Fauzi Majid and Nurwahidin, ‘The Role of Pesantren in Maintaining National Resilience in 

the Modern Era’, Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 13.1 (2025), pp. 13–25. 

Ningsih, Indah Wahyu, Hasan Basri, and Andewi Suhartini, ‘History and Development of Pesantren in 

Indonesia’, Jurnal Eduscience, 10.1 (2023), pp. 340–56, doi:10.36987/jes.v10i1.3392 

Pritaniya, Nayes, ‘Jejak Islam Di Asia Tenggara: Kedatangan Hingga Pertautan Kebudayaan Serta 

Watak Dan Karakteristik Islam Di Asia Tenggara’, Majalah Ilmiah Tabuah, 29.1 (2025), p. 88, 

doi:10.37108/tabuah.v29i1.1752 

Riduwan. (2018). Metode dan Teknik Menyusun Tesis (Warsiman & S. B. Rahayu (eds.); 11th ed.). Alfabeta. 

Rizki Damayanti, ‘Islam Nusantara and Local Traditions: Role and Challenges in Indonesia’s Cultural 

Diplomacy and International Relations’, Mimbar Agama Budaya, 42.1 (2025), pp. 1–13, 

doi:10.15408/mimbar.v42i1.45750. 

Sutrisnawati, Mandaini Sufita, and Retno Pangestuti, ‘Pesantren Sebagai Media Moderasi Beragama Di 

Indonesia’, Jurnal Penelitian Agama, 25.1 (2024), pp. 89–103, doi:10.24090/jpa.v25i1.2024.pp89-103 

Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Alfabeta.CV. 

Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta. Alfabeta. 

Uno, H. B. (2007). Teori Motivasi dan Pengukurannya: Analisis Bidang Pendidikan (1st ed.). Bumi Aksara. 

Urfatullaila, L., Rahmawati, I., Lestrai, H., & Ismali, Z. (2022). Pengaruh Motivasi Intrinsik Terhadap 

Prestasi Belajar Siswa Pada Mata Pelajaran Bahasa Arab Kelas V di MI Al-Azkia Tenjolaya Bogor. 

As-Syar’i : Jurnal Bimbingan Dan Konseling Keluarga, 4(3), 266–275. 

https://doi.org/10.47476/assyari.v4i3.1191 

Waruwu, M. (2023). Pendekatan Penelitian Pendiidkan: Metode Penelitian Kuantitatif, Metode 

Menelitian Kualitatif dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixced Methode). Jurnal Pendidikan 

Tambusai, 7(1), 2896–2910. 

 


