Volume 1 Nomor 2 (2025) Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno
July — December 2025 YIIM -
Page: 75-80 https://journal.irsyad.org/index.php/

Pesantren sebagai Soft Power Diplomacy Indonesia: Jejak Historis dan
Relevansi Global di Asia Selatan, Afrika, dan Timur Tengah

Islamic Boarding Schools as Indonesia’s Soft Power Diplomacy: Historical Traces and Global Relevance in South Asia, Africa, and the Middle East

Tiara Hezrine Masytah?, Sheva Yova Saahira? Bustaniyatuz Zahra Ramadhani?®

123 UIN Raden Mas Said Surakarta, Indonesia; tiarahez@gmail.com

Article history Submitted: 2025/08/12; Revised: 2025/10/23; Accepted: 2025/12/16

Abstract Building on the long history of Islamic boarding schools (pesantren) as centers of
moderate Islamic education, the government is now using them to promote a peaceful
and inclusive image of Indonesian Islam. Over the past two decades, Islamic boarding
schools have undergone a transformation, becoming increasingly strategic in the
context of international relations. The government is utilizing Islamic boarding school-
based cultural diplomacy as a soft power instrument to promote moderate Indonesian
Islam globally. The purpose of this study is to examine the role of Islamic boarding
schools as a crucial component of Indonesia's cultural diplomacy and soft power
strategy. The research method employed library research, collecting and analyzing
various relevant written sources related to Islamic boarding schools, cultural
diplomacy, and Indonesia's soft power strategy. The sources used included scientific
journals, academic articles, and research reports published between 2020 and 2025.
Data were analyzed qualitatively through reading, recording, and interpreting
information to identify patterns, concepts, and relationships between Islamic boarding
schools and international diplomacy. The results show that Islamic boarding schools
are effective non-state diplomatic actors in building global networks and promoting
the values of Islamic moderation. Thus, Islamic boarding schools are strategic assets in
supporting Indonesia's position internationally. Keywords: Islamic Boarding Schools,
Cultural Diplomacy, Soft Power, Moderate Islam, International Cooperation.

Keywords Cultural Diplomacy, Islamic Boarding Schools, International Cooperation Moderate
Islam, Soft Power.

@ @ © 2025 by the authors. Thisis an open-access publication under the terms and conditions of the
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY SA) license,

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/.

PENDAHULUAN

Pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang tidak hanya
berperan sebagai pusat pembelajaran agama, tetapi juga sebagai lembaga yang membentuk karakter
moderat, toleran, dan inklusif. Dalam dua dekade terakhir, pesantren mengalami transformasi fungsi
yang semakin strategis dalam konteks hubungan internasional. Pemerintah memanfaatkan diplomasi
budaya berbasis pesantren sebagai instrumen soft power untuk memperkenalkan Islam Indonesia yang
moderat di tingkat global. Konsep Islam Nusantara yang dikembangkan oleh para ulama menjadi basis
penting dalam diplomasi budaya, karena menekankan nilai-nilai lokal, toleransi, dan keharmonisan
antara agama dan tradisi. Hal ini diperkuat dalam penelitian yang menunjukkan bahwa Islam Nusantara
telah digunakan sebagai strategi diplomasi budaya dalam berbagai forum internasional, terutama melalui
peran organisasi keagamaan dan jaringan pesantren dalam memperkenalkan wajah Islam Indonesia yang
damai dan beradab (Fadlan et al, 2024).

Published by Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno; Indonesia


mailto:tiarahez@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Pesantren sebagai Soft Power Diplomacy Indonesia: Jejak Historis dan Relevansi Global di Asia Selatan, Afrika, dan Timur Tengah
Tiara Hezrine Masytah et al,.)

Selain itu, pesantren berfungsi sebagai lembaga yang secara aktif menanamkan nilai moderasi
Islam melalui tradisi intelektual dan kurikulum yang berpijak pada ajaran wasathiyah. Penelitian Fadlan
dkk. mengungkapkan bahwa pesantren memiliki akar sosial yang kuat dalam membangun moderasi
beragama melalui pendidikan yang menekankan keseimbangan, toleransi, dan penghargaan terhadap
keragaman. Nilai-nilai inilah yang kemudian menjadi daya tarik global dan mendukung upaya diplomasi
Indonesia melalui pendidikan keagamaan. Pesantren turut membangun citra Indonesia sebagai negara
Muslim moderat yang mampu berinteraksi dengan dunia internasional secara damai dan konstruktif.

Dalam konteks ketahanan nasional, pesantren juga memainkan peran strategis dalam menjaga
integrasi sosial di tengah arus modernisasi dan globalisasi. menegaskan Pesantren mampu memperkuat
ketahanan kultural masyarakat melalui pendidikan karakter dan internalisasi nilai-nilai kebangsaan.
Dengan demikian, keberadaan pesantren bukan hanya penting bagi pembentukan identitas nasional,
tetapi juga menjadi instrumen diplomasi budaya yang efektif bagi Indonesia dalam memperluas

pengaruh di kawasan Asia, Afrika, dan Timur Tengah (Majid et al, 2025).

METODE

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka (library research) dengan mengumpulkan dan
menganalisis berbagai sumber tertulis yang relevan terkait pesantren, diplomasi budaya, dan strategi soft
power Indonesia. Sumber yang digunakan meliputi jurnal ilmiah, artikel akademik, dan laporan penelitian
yang terbit pada rentang tahun 2020-2025. Data dianalisis secara kualitatif melalui proses membaca,
mencatat, dan menginterpretasikan informasi untuk menemukan pola, konsep, serta hubungan antara
pesantren dan diplomasi internasional. Pendekatan ini digunakan untuk memahami peran pesantren
secara historis maupun kontemporer dalam memperkuat citra Islam moderat Indonesia di kawasan Asia

Selatan, Afrika, dan Timur Tengah.

TEMUAN DAN PEMBAHASAN

Sejarah Pesantren sebagai Fondasi Diplomasi Budaya
Sejarah pesantren menunjukkan bahwa perkembangan Islam di Indonesia sejak abad ke-13

berlangsung melalui pendekatan damai dan kultural yang menyesuaikan ajaran agama dengan tradisi
masyarakat setempat. Proses ini melahirkan corak Islam yang tidak bertentangan dengan budaya lokal,
melainkan hidup berdampingan secara harmonis. Pesantren dalam konteks ini berperan sebagai pusat
pendidikan agama sekaligus penjaga tradisi sosial dan budaya, sehingga membentuk karakter Islam
Nusantara yang moderat, toleran, dan adaptif terhadap keberagaman. Nilai-nilai yang diwariskan
pesantren tidak hanya terbatas pada bidang keagamaan, tetapi juga membentuk pola hubungan sosial
yang menekankan musyawarah, gotong royong, dan penghargaan terhadap perbedaan. Tradisi
keislaman lokal seperti slametan di Jawa atau perayaan Maulid di Aceh mencerminkan bagaimana
pesantren menjadi media integrasi antara ajaran Islam dan kearifan lokal. Dari sinilah Islam Nusantara
berkembang sebagai identitas keislaman khas Indonesia yang memiliki daya lentur dalam merespons
perubahan sosial (Damayanti, 2025) .

Dalam perkembangannya, warisan historis pesantren menjadi landasan penting diplomasi
budaya Indonesia di tingkat internasional. Nilai moderasi dan toleransi yang lahir dari pesantren
dimanfaatkan sebagai kekuatan lunak (soft power) untuk membangun citra Islam yang damai melalui
keterlibatan Indonesia dalam forum global dan dialog lintas agama. Dengan demikian, pesantren tidak
hanya berperan dalam pembentukan karakter masyarakat Muslim Indonesia, tetapi juga menjadi

sumber identitas diplomatik Indonesia sebagai negara Muslim moderat di mata dunia

76 |



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research

Pesantren sejak awal perkembangan Islam di Nusantara telah berfungsi sebagai lembaga
pendidikan sekaligus pusat pembentukan budaya keislaman masyarakat. Proses Islamisasi yang
berlangsung secara damai dan adaptif terhadap tradisi lokal menjadikan pesantren tumbuh sebagai
institusi yang menyatukan ajaran Islam dengan kebudayaan setempat. Peran ini semakin menguat pada
masa kolonial ketika pesantren menjadi ruang pendidikan bagi rakyat dan wadah mempertahankan
identitas keagamaan di tengah tekanan penjajahan. Setelah Indonesia merdeka, pesantren tetap
berkontribusi dalam pembangunan karakter bangsa melalui penanaman nilai religius sekaligus
semangat kebangsaan, sehingga lembaga ini tidak hanya berperan dalam ranah spiritual, tetapi juga
sosial dan kebangsaan.

Warisan historis pesantren tersebut kemudian menjadi fondasi penting dalam diplomasi budaya
Indonesia. Karakter Islam yang moderat, toleran, dan berakar pada budaya lokal yang dibentuk melalui
pendidikan pesantren menampilkan citra Islam Indonesia yang damai dan inklusif di mata dunia. Nilai-
nilai ini menjadi modal kultural yang dapat digunakan dalam hubungan internasional untuk
memperkuat citra Indonesia sebagai negara Muslim yang menjunjung keharmonisan dan
keberagaman. Dengan demikian, pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga tradisional, tetapi
juga sebagai sumber kekuatan budaya yang memiliki potensi besar dalam memperkuat diplomasi
budaya Indonesia di tingkat global (Ningsih et al, 2023).

Pesantren sebagai Strategi Soft Power Indonesia

Dalam 20 tahun terakhir, pesantren telah berkembang menjadi aktor penting dalam diplomasi
budaya Indonesia dan menjadi salah satu instrumen utama dalam strategi soft power nasional.
Pemerintah Indonesia, melalui Kementerian Luar Negeri dan Kementerian Agama, melihat bahwa
pesantren memiliki potensi besar dalam membentuk citra internasional Indonesia sebagai negara
Muslim moderat. Hal ini berangkat dari karakter pendidikan pesantren yang menekankan nilai-nilai
kesantunan, toleransi, moderasi beragama. Nilai-nilai ini dipandang sebagai aset diplomatik karena
mampu menunjukkan wajah Islam Indonesia yang damai dan inklusif kepada komunitas global. Salah
satu bentuk implementasi strategi soft power tersebut adalah semakin terbukanya pesantren dalam
menerima santri dari luar negeri. Pelajar dari Thailand, India, Pakistan, Somalia, Mesir, hingga Yaman
memilih menempuh pendidikan di pesantren Indonesia karena tertarik dengan model Islam
wasathiyah yang diajarkan. Kehadiran para pelajar internasional itu tidak hanya menjadi bentuk
pertukaran budaya, tetapi juga menjadi sarana memperluas jejaring antarnegara. Ketika kembali ke
negara asal, mereka membawa pengalaman dan nilai-nilai Islam moderat Indonesia, sehingga secara
tidak langsung pesantren menjadi agen diplomasi yang membentuk persepsi positif terhadap Indonesia
(Sutrisnawati et al, 2024).

Selain itu, pemerintah Indonesia secara aktif mengirim dai dan ulama ke berbagai negara,
terutama di kawasan Afrika dan Timur Tengah, untuk memperkuat hubungan keagamaan sekaligus
menyampaikan nilai-nilai Islam Indonesia. Pengiriman dai ini bukan sekadar dakwah, tetapi
merupakan bagian dari skema diplomasi budaya yang memperkuat hubungan sosial-keagamaan
antara Indonesia dan negara tujuan. Melalui kehadiran para ulama tersebut, Indonesia
memperkenalkan model Islam berbasis kedamaian yang menjadi ciri khas pesantren. Diplomasi
pesantren juga berlangsung di kawasan Asia Selatan, seperti Pakistan, India, dan Bangladesh. Di
kawasan ini, Indonesia membangun hubungan melalui program pertukaran ulama, beasiswa
pendidikan pesantren, dialog akademik, dan kerja sama kurikulum keagamaan. Tradisi keilmuan Asia
Selatan memiliki sejarah panjang dan berpengaruh, sehingga dialog antara pesantren Indonesia dan

madrasah di wilayah tersebut membantu memperkuat diplomasi intelektual dan religius. Pertukaran

77



Pesantren sebagai Soft Power Diplomacy Indonesia: Jejak Historis dan Relevansi Global di Asia Selatan, Afrika, dan Timur Tengah
Tiara Hezrine Masytah et al,.)

ini memperluas jaringan ulama Indonesia di panggung global sekaligus memperkenalkan pendekatan
Islam Nusantara kepada berbagai komunitas Muslim dunia.

Program pelatihan moderasi beragama bagi pelajar internasional juga menjadi bagian penting
dari strategi soft power pesantren. Melalui pelatihan ini, para peserta dari berbagai negara mempelajari
konsep toleransi, keberagaman, serta pendekatan Islam yang berorientasi pada perdamaian. Penguatan
moderasi beragama ini selaras dengan agenda global yang berupaya menangkal ekstremisme dan
radikalisme. Dengan demikian, pesantren berperan dalam membangun stabilitas sosial-keagamaan
tidak hanya di Indonesia, tetapi juga di negara asal para peserta (Fakih Fadilah Muttaqin et al, 2025).

Secara keseluruhan, peran pesantren dalam diplomasi budaya tidak hanya meningkatkan citra
Indonesia, tetapi juga memperkokoh posisi Indonesia sebagai negara Muslim terbesar yang mampu
menawarkan model alternatif pendidikan Islam yang moderat, adaptif, dan relevan dengan tantangan
global. Melalui pendidikan, pertukaran ulama, diplomasi keagamaan, dan jaringan internasional,
pesantren telah menjadi aktor diplomasi non-negara yang sangat strategis dan efektif dalam
mendukung kepentingan internasional Indonesia.

Diplomasi Pesantren di Asia Selatan, Afrika, dan Timur Tengah

Pesantren di Indonesia semakin menegaskan perannya sebagai kekuatan diplomasi budaya di
tingkat internasional, khususnya di kawasan Asia Selatan, Afrika, dan Timur Tengah. Melalui kerja
sama kelembagaan, pertukaran pelajar, forum ilmiah, dan pengiriman tokoh agama, pesantren
memperkenalkan corak Islam Indonesia yang mengedepankan sikap moderat dan keterbukaan. Di Asia
Selatan, kehadiran pesantren dipandang sebagai rujukan alternatif dalam menanamkan pemahaman
keislaman yang seimbang, sementara di Afrika pesantren berkontribusi dalam penguatan pendidikan
Islam yang bersifat inklusif. Di Timur Tengah, interaksi pesantren dengan ulama dan institusi
keagamaan memperluas dialog intelektual serta mengukuhkan posisi Indonesia sebagai representasi
Islam damai dalam percaturan global

Aktivitas diplomasi tersebut dijalankan melalui pendekatan pendidikan dan budaya yang
membangun relasi jangka panjang. Keterlibatan santri asing di pesantren Indonesia dan peran kiai
sebagai duta keilmuan di luar negeri mendorong pertukaran gagasan yang berimbang dan
berkelanjutan. Pola hubungan seperti ini menjadikan pesantren sebagai instrumen soft power yang
efektif dalam memperkuat hubungan Indonesia dengan negara-negara Muslim, tidak melalui tekanan
politik, melainkan melalui otoritas moral dan keilmuan. Dengan demikian, pesantren bertransformasi
dari lembaga pendidikan lokal menjadi agen diplomasi non-negara yang berpengaruh dalam
membangun jejaring keislaman global berbasis nilai moderasi dan kebudayaan (Muhammad Isa
Anshori et al, 2024).

Islam di Asia Tenggara berkembang melalui proses sosial yang bersifat damai dan kultural,
bukan melalui penaklukan militer. Masuknya Islam berlangsung lewat jalur perdagangan, pendidikan,
tasawuf, perkawinan, dan kesenian, sehingga membuka ruang akulturasi yang luas dengan tradisi
lokal. Pola penyebaran ini membentuk karakter Islam Asia Tenggara yang khas, yakni moderat, adaptif,
dan toleran terhadap keragaman budaya. Dalam konteks ini, pesantren dan para ulama menjadi aktor
utama dalam transmisi nilai dan pengetahuan keislaman, menjadikan lembaga pendidikan tradisional
tersebut sebagai pusat pembentukan identitas Islam yang selaras dengan budaya setempat.

Karakter Islam Asia Tenggara tersebut kemudian menjadi fondasi penting diplomasi pesantren
di Asia Selatan, Afrika, dan Timur Tengah. Melalui jaringan ulama, pertukaran pelajar, kerja sama
keilmuan, dan dakwah lintas negara, pesantren memperkenalkan model keberagamaan yang dialogis

dan kontekstual. Di tengah wilayah-wilayah yang memiliki pengalaman Islamisasi berbeda dan kerap

78 |



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research

diwarnai konflik eksklusif, diplomasi pesantren menghadirkan alternatif wajah Islam yang
menekankan toleransi, keseimbangan, dan moderasi. Praktik ini menjadikan pesantren sebagai
instrumen soft power keagamaan Indonesia yang berperan dalam membangun hubungan internasional
berbasis nilai budaya dan moral. Dengan demikian, diplomasi pesantren merupakan kelanjutan historis
dari tradisi dakwah damai Islam Asia Tenggara yang relevan untuk menjawab tantangan global

kontemporer (Nayes Pritaniya et al, 2025) .
SIMPULAN

Berdasarkan pembahasan yang telah disajikan, dapat disimpulkan bahwa pesantren tidak hanya
berfungsi sebagai lembaga pendidikan tradisional, tetapi juga memiliki peran strategis dalam diplomasi
budaya Indonesia. Nilai-nilai moderasi, toleransi, dan keterbukaan yang lahir dari tradisi pendidikan
pesantren menjadi modal penting dalam memperkenalkan Islam Indonesia yang damai di tingkat
global. Sejarah panjang pesantren dalam membentuk karakter Islam Nusantara yang adaptif dan
inklusif menjadi fondasi kuat bagi diplomasi Indonesia di berbagai kawasan dunia.

Melalui program santri internasional, pengiriman dai, kerja sama keagamaan, pertukaran ulama,
serta forum ilmiah lintas negara, pesantren berkontribusi memperluas jaringan keislaman yang berbasis
dialog dan perdamaian. Aktivitas ini tidak hanya meningkatkan citra Indonesia sebagai negara Muslim
moderat, tetapi juga memperkuat hubungan sosial, budaya, dan intelektual dengan negara-negara di
Asia Selatan, Afrika, dan Timur Tengah. Pesantren juga menjadi aktor diplomasi non-negara yang
efektif karena mampu membangun hubungan jangka panjang melalui pendekatan moral, pendidikan,
dan kebudayaan bukan melalui tekanan politik.

Secara keseluruhan, diplomasi pesantren menunjukkan bahwa kekuatan budaya dapat menjadi
instrumen soft power yang sangat penting dalam hubungan internasional. Pesantren berhasil
memperlihatkan identitas Islam Indonesia yang ramah, seimbang, dan relevan dengan tantangan
global. Dengan demikian, pesantren tidak hanya menjadi pilar pembentukan karakter bangsa, tetapi
juga aset strategis yang memperkokoh posisi Indonesia di kancah internasional sebagai pusat Islam

moderat dan damai
REFERENSI

Damayanti, Rizki, ‘Islam Nusantara and Local Traditions: Role and Challenges in Indonesia’s Cultural
Diplomacy and International Relations’, Mimbar Agama Budaya, 42.1 (2025), pp. 1-13,
doi:10.15408/mimbar.v42i1.45750

Fadlan, Muhammad Nida’, Ali Munhanif, and Agus Nilmada Azmi, ‘Pesantren Dan Islam Wasathiyah:
Ulama, Tradisi Intelektual Dan Akar Sosial Moderasi Islam’, Kordinat: Jurnal Komunikasi Antar
Perguruan Tinggi Agama Islam, 23.1 (2024), pp. 125-38, doi:10.15408/kordinat.v23i1.42062

Fakih Fadilah Muttagin and others, ‘Cultural Diplomacy in Global Governance: Reimagining
Indonesia’s Soft Power Through Nahdlatul Ulama’s Islam Nusantara Paradigm’, Jurnal Indo-
Islamika, 15.1 (2025), pp. 77-92, doi:10.15408/jii.v15i1.47346.

Indah Wahyu Ningsih, Hasan Basri, and Andewi Suhartini, ‘History and Development of Pesantren in
Indonesia’, Jurnal Eduscience, 10.1 (2023), pp. 340-56, d0i:10.36987/jes.v10i1.3392.

Lave, J., & Wenger, E. (1991). Situated Learning: Legitimate Peripheral Participation. Cambridge University
Press.

Likert, R. (1932). A Technique For The Measurement of Attitudes. Journal Archives of Archives of
Psychology, 140.

Mandaini Sufita Sutrisnawati and Retno Pangestuti, ‘Pesantren Sebagai Media Moderasi Beragama Di

| 79



Pesantren sebagai Soft Power Diplomacy Indonesia: Jejak Historis dan Relevansi Global di Asia Selatan, Afrika, dan Timur Tengah
Tiara Hezrine Masytah et al,.)

Indonesia’, Jurnal Penelitian Agama, 25.1 (2024), pp. 89-103, d0i:10.24090/jpa.v25i1.2024.pp89-103.
Morissan. (2017). Analisis Korelasi Dalam Penelitian Sosial dan Pendidikan. Pustaka Pelajar.
Mulyasa. (2013). Standar Kompetensi dan Sertifikasi Guru. Remaja Rosdakarya.

Majid, Nurazmi Fauzi, and Nurwahidin, ‘The Role of Pesantren in Maintaining National Resilience in
the Modern Era’, Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 13.1 (2025), pp. 13-25

Muhammad Isa Anshori, Ikke Fitriana Nugrahini, and Aulia Arsinta, ‘Jaringan Ilmu Nusantara-Timur
Tengah Dan Peran Pesantren Dalam Jaringan-Nya’, Al-Abshor : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1.3
(2024), pp. 192-98, d0i:10.71242/xwz2pq04

Muhammad Nida" Fadlan, Ali Munhanif, and Agus Nilmada Azmi, ‘Pesantren Dan Islam Wasathiyah:
Ulama, Tradisi Intelektual Dan Akar Sosial Moderasi Islam’, Kordinat: Jurnal Komunikasi Antar
Perguruan Tinggi Agama Islam, 23.1 (2024), pp. 125-38, doi:10.15408/kordinat.v23i1.42062.

Muttaqin, Fakih Fadilah, and others, ‘Cultural Diplomacy in Global Governance: Reimagining
Indonesia’s Soft Power Through Nahdlatul Ulama’s Islam Nusantara Paradigm’, Jurnal Indo-
Islamika, 15.1 (2025), pp. 77-92, d0i:10.15408/jii.v15i1.47346

Nasution, A. H., & Rambe, A. (1984). Teori Statistik Untuk llmu-Ilmu Kuantitatif (Cet 2). Bhratara Karya
Aksara.

Nayes Pritaniya, ‘Jejak Islam Di Asia Tenggara: Kedatangan Hingga Pertautan Kebudayaan Serta Watak
Dan Karakteristik Islam Di Asia Tenggara’, Majalah Ilmiah Tabuah, 29.1 (2025), p. 88,
doi:10.37108/tabuah.v29i1.1752.

Nurazmi Fauzi Majid and Nurwahidin, “The Role of Pesantren in Maintaining National Resilience in
the Modern Era’, Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 13.1 (2025), pp. 13-25.

Ningsih, Indah Wahyu, Hasan Basri, and Andewi Suhartini, ‘History and Development of Pesantren in
Indonesia’, Jurnal Eduscience, 10.1 (2023), pp. 340-56, d0i:10.36987/jes.v10i1.3392

Pritaniya, Nayes, ‘Jejak Islam Di Asia Tenggara: Kedatangan Hingga Pertautan Kebudayaan Serta
Watak Dan Karakteristik Islam Di Asia Tenggara’, Majalah Ilmiah Tabuah, 29.1 (2025), p. 88,
doi:10.37108/tabuah.v29i1.1752

Riduwan. (2018). Metode dan Teknik Menyusun Tesis (Warsiman & S. B. Rahayu (eds.); 11th ed.). Alfabeta.

Rizki Damayanti, ‘Islam Nusantara and Local Traditions: Role and Challenges in Indonesia’s Cultural

Diplomacy and International Relations’, Mimbar Agama Budaya, 42.1 (2025), pp. 1-13,
doi:10.15408/mimbar.v42i1.45750.

Sutrisnawati, Mandaini Sufita, and Retno Pangestuti, ‘Pesantren Sebagai Media Moderasi Beragama Di
Indonesia’, Jurnal Penelitian Agama, 25.1 (2024), pp. 89-103, d0i:10.24090/jpa.v25i1.2024.pp89-103

Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Alfabeta.CV.
Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta. Alfabeta.
Uno, H. B. (2007). Teori Motivasi dan Pengukurannya: Analisis Bidang Pendidikan (1st ed.). Bumi Aksara.

Urfatullaila, L., Rahmawati, 1., Lestrai, H., & Ismali, Z. (2022). Pengaruh Motivasi Intrinsik Terhadap
Prestasi Belajar Siswa Pada Mata Pelajaran Bahasa Arab Kelas V di MI Al-Azkia Tenjolaya Bogor.
As-Syar’i: Jurnal Bimbingan Dan Konseling Keluarga, 4(3), 266-275.
https://doi.org/10.47476/assyari.v4i3.1191

Waruwu, M. (2023). Pendekatan Penelitian Pendiidkan: Metode Penelitian Kuantitatif, Metode
Menelitian Kualitatif dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixced Methode). Jurnal Pendidikan
Tambusai, 7(1), 2896-2910.

80



