Volume 1 Nomor 2 (2025) Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno
July — December 2025 YIIM -
Page: 81-89 https://journal.irsyad.org/index.php/

Pesentren Sebagai Aset Global: Jejak Historis Dan Realitas

Kontemporer Diplomasi Budaya Indonesia

Islamic Boarding Schools as Global Assets: Historical Traces and Contemporary Realities of Indonesian Cultural Diplomacy

Liona Dewanti!, Tiara Kurniatun Nikmah?, Zahwa Devita Amelia Rahman3

123 UIN Raden Mas Said Surakarta, Indonesia; lionadewanti@gmail.com,

Article history Submitted: 2025/08/14; Revised: 2025/10/23; Accepted: 2025/12/16

Abstract Islamic boarding schools (pesantren) are the oldest Islamic educational institutions in
Indonesia, playing a significant historical, social, and cultural role in shaping the
identity of Nusantara Islam and possessing the potential to serve as global assets in
cultural diplomacy. Since the early days of Islamization, pesantren have developed
through a process of acculturation with moderate, tolerant, and adaptive local cultures,
enabling them to survive into the modern and global era. This study aims to analyze
pesantren as Indonesia's global asset by tracing their historical development and
examining their roles and strategies in the contemporary reality of cultural diplomacy.
The research method used is library research with a descriptive-analytical approach,
utilizing secondary data sources in the form of books, national and international
journal articles, and relevant scientific literature. The results show that pesantren
function not only as religious educational institutions but also as instruments of
Indonesian soft power in introducing moderate, peaceful, and inclusive Nusantara
Islam at the global level. Pesantren contribute through international educational
networks, intellectual exchanges, the use of digital technology, and the central role of
Islamic scholars (kyai) in maintaining religious values amidst modernization. In
conclusion, Islamic boarding schools (pesantren) hold a strategic position as global
assets and agents of Indonesian cultural diplomacy, making a significant contribution
to building a positive image of Indonesian Islam internationally without sacrificing its
Islamic identity and local traditions.

Keywords Cultural Diplomacy; History of Islamic Education; Indonesian Soft Power; Islamic
Boarding Schools; Islam Nusantara.

@ @ © 2025 by the authors. Thisis an open-access publication under the terms and conditions of the
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY SA) license,

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/.

PENDAHULUAN

Pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang memiliki
sejarah, sosial dan budaya yang dignifikan dalam membentuk masyarakat Muslim Nusantara. Sejak awal
masuknya Islam di Indonesia, pesantren telah berfungsi sebagai tempat berbagi ilmu pengetahuan Islam
dan membangun karakter, etika dan identitas keagamaan masyarakat. Pesantren dapat bertahan
sepanjang zaman, bahkan di tengah perubahan sosial, politik, dan budaya yang terus menerus karena
hubungannya dengan tradisi lokal.

Dalam perjalanan sejarah Indonesia, pesantren mamainkan peran penting, mulai dari islamisasi
melalui pendekatan kultural, perlawanan terhadap kolonialisme, hingga peran pesantren dalam
pembangunan pendidikan nasional setelah kemerdekaan. Memasuki era modern. Pesantren tidak lagi

hanya terbatas pada lingkup lokal dan nasional. Pesantren mulai menjadi bagian penting dari diplomasi

Published by Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno; Indonesia


mailto:lionadewanti@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Pesentren Sebagai Aset Global: Jejak Historis Dan Realitas Kontemporer Diplomasi Budaya Indonesia

Liona Dewanti et al,.)

budaya di Indonesia. Pesantren berpotensi menjadi instrument soft power Indonesia dalam
memperkenalkan wajah Islam yang ramah dan berkeadaban kepada dunia internasional melalui nilai-
nilai Islam yang inklusif praktik pendidikan yang humanis, dan meningkatkan jejaring internasional.
Fenomena ini menunnjukan bahwa pesantren tidak hanya berfungsi sebagai institusi pendidikan
konvension tetepi juga berperan sebagai asset strategis untuk membangun citra dan pengaruh budaya
Indonesia di seluruh dunia.

Namun terlepas dari berbagai kesulitan, peran pesantren dalam diplomasi budaya terus berlanjut.
Pesantren harus terus berusaha karena tuntutan global, modernisasi, dan kemajuan teknologi digital.
Sebaliknya, nilai-nilai keislaman dan tradisi yang telah menjadi fondasi utama pesantren harus
dipertahankan. Dalam perkembangan pesaantren modern, ketegangan antara mempertahankan nilai dan
mencoba menyesuaikan diri inilah yang menjadi factor penting. Penelitian ini bertujuan untuk
mempelajari pesantren sebagai asset global Indinesia dangan melihat bagaimana mereka berperan dalam
diplomasi budaya, dan menemukan strategi untuk beradaptasi dengan budaya global sambil

mempertahankan nilai-nilai agamanya.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (library research) yaitu mengumpulkan data
dan informasi dengan bantuan yang ada di ruang perpustakaan. Pendekatan ini dipilih karena penelitian
diarahkan pada pengkajian secara mendalam mengenai pesantren sebagai aset global Indonesia, baik dari
sudut pandang historis maupun realitas kontemporer, khususnya dalam konteks diplomasi budaya, tanpa
melibatkan pengumpulan data lapangan secara langsung. Data penelitian bersumber dari data sekunder
yang diperoleh melalui berbagai literatur ilmiah, meliputi buku, artikel jurnal nasional dan internasional,
serta karya akademik lain yang memiliki ketersinambungan dengan prmbahasan pesantren, pendidikan
Islam, dan diplomasi budaya.

Pengumpulan data dilakukan dengan cara penelusuran dan penelaahan literatur secara sistematis.
Data yang terkumpul kemudian dianalisis menggunakan teknik deskriptif-analitis, yaitu dengan
menyajikan data secara naratif untuk menggambarkan fakta dan konsep utama, kemudian dianalisis
secara mendalam guna mengungkap hubungan antar konsep, seperti keterkaitan antara sejarah pesantren
dan perannya dalam diplomasi budaya masa kini. Untuk memastikan validitas dan kedalaman analisis,
penelitian ini menerapkan triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai referensi dari perspektif
yang berbeda, sehingga hasil kajian bersifat komprehensif, objektif, dan dapat dipertanggungjawabkan
secara akademik.

TEMUAN DAN PEMBAHASAN

Jejak historis perkembangan pesantren di Indonesia
Sejarah awal pesantren di Indonesia sangat berkaitan dengan proses awal masuknya Islam ke

Nusantara. Sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional yang sangat eksis selama berabad-abad,
pesantren berperan penting dalam menyebaran agama Islam dan menciptakan identitas keagamaan
masyarakat Muslim. Pada awal kedatangan Islam, masyrakat Indonesia masih dipengaruhi oleh
budaya Hindu sehingga proses dakwah dilakukan menyesuaikan agama setempat dengan
memanfaatkan budaya lokal. Seperti penggunaan wayang oleh Sunan Kalijaga sebagai media dakwah.
Metode tersebut memudahkan masyarakat menerima ajaran Islam. Melalui akulturasi inilah pesantren
kemudian berkembang sebagai lembaga pendidikan Islam yang mengakar kuat dalam tradisi

masyarakat Indonesia(Jamil, Masyhuri, and Ifadah 2023)

82 |



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research

Pesantren merupakan tradisi asli bangsa Indonesia atau buatan asli Indonesia. Dalam catatan
sejarah, tokoh wali songo memiliki peran besar dalam pengenalan dan perkembangan pesantren, yaitu
Sunan Maulana Malik Ibrahim beliau dikanal sebagai sosok pertama yang mengenalkan pesantren
sebagai media dakwah. Perkembangan pesantren di Indonesia berlangsung melalui proses Panjang
yang terkait dengan kebutuhan dakwah, Pendidikan, serta dinamika sosial masyarakat nusantara. Pada
tahap awal pesantren muncul sebagai respons terhadap kebutuhan masyarakat akan Pendidikan agama
islam dan lahir dari dunia guru atau kiai yang berpendidikann tinggi. Kemudian masyarakat datang
untuk belajar dan membangun pondok di sekitar rumah kiai lalu terbentuklah komunitas pesantren.
Semakin tinggi ilmu seorang guru, maka semakin banyak pula orang datang untuk menuntut ilmu
kepadanya dan semakin besar pula pondok dan pesantrennya (Penelitian and Pendidikan 2023).

Pada awalnya pesantren berfungsi sebagai pusat pendidikan dan penyebaran agama Islam
kedua fungsi tersebut tatap melekat meskipun pesantren terus mengalami perubahan bentuk dan
menejemen. Sejak abad ke 18 hingga abad ke 20, keberadaan pesantren semakin kuat dan di terima oleh
masyarakat, sehingga kemunculannya selalu mendapatkan respon positif. Karena dianggap mampu
memenuhi kebutuhan moral dan pendidikan, moral dan keagamaan masyarakat terutana di tengah
keterbatasan pendidikan formal saat itu.

Namun, perkembangan tersebut sempat menghadapi tantangan. Pesantren mengalami banyak
tekanan dan pembatasan akibat kebijakan kolonial Belanda seperti pembentukan Priesterraden pada
tahun (1882) yang bertujuan mengawasi segala sesuatu yang berkaitan dengan agama islam termasuk
pengajaran di pesaantren, Kemudian pada tahun (1905) diberlakukannya Ordonasi guru yang
mewajibakan guru agama Islam memiliki izin resmi dari pemerintah, pada tahun (1925) pengawasan
terhadap institusi pendidikan islam semakin di perketat dengan adanya undang-undang yang
mengatur kurikulum dan praktiknya yang membatasi kegiatan di pesantren, hingga kebijakan
tahun1932 yang memugkinkan penutupan lembaga pendidikan Agama Islam yang dianggap tidak
memiliki izin (Perkembangan et al. 2023)

Meskipun penuh tekanan perkembangan pesatren di Indonesia menunjukan pertumbuhan yang
sangat besar dalam berbagai aspek kehidupan sosial dan pendidikan. Pesanten menjadi institusi
pendidikaan islam yang bertahan paling lama, selain itu pesantren juga terus berkembang seiring
dengan perkembangan sosial dan teteap mempertahankan sifat keagamaanya. Catatan pemerintah
kolonial Belanda pada abad ke-19 menyebutkan bahwa hanya di pulau jawa saja total santri telah
mencapai 16.500 orang. Ini menunjukan tingginya minat masyarakat terhadap pendidikan islam
berbasis pesantren. Jumlah tersebut belum termasuk pesantren-pesantren besar yang ada di luar pulau
jawa, seperti di Sumatra dan Kalimatan. Pada masa pendudukan Jepang tahun 1942, berdasarkan
survey kantor urusan agama mencatat 139.415 madrasah, pesantren dan santri di pulau Jawa.
Perubahan besar terjadi pada awal dekade 1950 ketika K.H. Walid Hasyim menjadi Menteri Agama
Republik Indonesia, mengeluarkan regulasi yang mewajibkan intregrasi mata pelajaran umum
kedalam kurikulum madrasah, sehingga pesantren mulai mendirikan Pendidikan formal seperti SMP
dan SMA di lingkungan pesantren. Integrasi ini tidak hanya menjadikan pesantren sebagai pusat
pendidikan keagamaan tradisional, tetapi juga sebagai lembaga pendidikan yang mampu memenuhi
kebutuhaan pendidikan masyrakat modern. (Zamir Syah 2023).

Setelah Indonesia merdeka, pesantren mengalami pertumbuhan signifikan dan bertransformasi
dari lembaga tradisional menjadi pendidikan yang lebih modern dan terbuka. Berdasarkan laporan
Departemen Agama RI tahun 1978, jumlah pesantren di Jawa belum termasuk madrasah dan lembaga

lainya tercatat sebanyak 675.364. Dalam kurun waktu sekitar empat dasawarsa, jumlah tersebut hampir

| 83



Pesentren Sebagai Aset Global: Jejak Historis Dan Realitas Kontemporer Diplomasi Budaya Indonesia

Liona Dewanti et al,.)

meningkat empat kali lipat, peningkatan ini menunjukan bahwa masyrakat Muslim terus
mempertahankan, mengembangkan, dan mengapresiasi sistem Pendidikan pesantren. Hal ini juga
meunjukan adanya kepercayaan tinggi dari masyarakat terhadap pesantren. Meskipun data tersebut
hanya merepresantasikan kondisi jawa, perkembangan pesantren di luar Jawa pun mengalami
pertumbuhan yang serupa. Data ini memberikan gambaran bahwa ekspansi pesantren di Indonesia
berlangsung sangat pesat, baik dari jumlah lembaga maupun pola perkembangan (Zamir Syah 2023).
Peran Pesantren Dalam Diplomasi Budaya

Dalam bahasa Inggris, cultural diplomacy (diplomasi budaya) adalah metode memperkenalkan
nilai-nilai kebudayaan negara Indonesia kepada negara lain. Salah satunya adalah keberhasilan
hubungan Internasional, yang melalui dua strategi di antaranya kekuatan keras (hard power) yang
bersifat tangible seperti militer, ekonomi, geografis dan kekuatan lunak (soft power) merujuk pada
strategi yang tidak melalui paksaan atau iming-imingan untuk mempengaruhi negara-negara lain
terhadap negara Indonesia. Diplomasi budaya dapat didefinisikan sebagai tindakan yang berlandaskan
nilai-nilai, adat istiadat, dan aspek budaya, baik untuk memperkuat hubungan antar negara,
meningkatkan kerja sama sosial dan budaya maupun kepentingan nasional. Menurut Milton C.
Cummings mendefinisikn diplomasi budaya sebagai pertukaran ide, nilai-nilai, informasi, institusi,
tradisi, kepercayaan dan aspek-aspek budaya. Dilaksanakan dengan tujuan untuk mengembangkan,
dan mempertahankan citra Indonesia kepada luar negara, serta mempromosikan warga negara
Indonesia di luar negeri sebagai warga negara berprestasi tinggi dan memungkinkan mereka untuk
mencapai tujuan nasional negara. Diplomasi budaya juga dapat dipraktikkan oleh sektor publik dengan
melibatkan pejabat pemerintah dan masyarakat (Zaman et al. n.d.), sektor swasta melibatkan industri
kreatif dan bisnis yang berperan sebagai sponsor dan produser dalam memperkenalkan budaya seperti
masyarakat sipil yang melibatkan lembaga pendidikan , dan organisasi non-pemerintah ( LSM )
dengan cara mendorong partisipasi dalam diplomasi budaya melalui kegiatan pendidikan , festival,
dan acara lainnya.(Soesilowati n.d.)

Pesantren merupakan suatu lembaga pendidikan tradisional yang berfokus pada pemahaman,
pendalaman dan pengalaman ajaran Islam dengan menekankan nilai-nilai moral sebagai pedoman
hidup sehari-hari.(Husen and Husni 2025) Menurut M. Arifin, pesantren adalah sebuah pendidikan
Islam berbasis asrama di mana para santri mendapatkan pendidikan agama melalui sistem bimbingan
belajar atau madrasah.

Dalam diplomasi budaya, pesantren berperan sebagai kekuatan lunak atau soft power untuk
memperkenalkan, menegakkan, dan menyebarluaskan prinsip dan nilai-nilai keislaman kepada
masyarakat domestik dan Internasional. Peran pesantren sebagai agen diplomasi budaya di era
kontemporer adalah untuk memperkenalkan budaya lokal, baik di dalam negeri maupun luar negeri.
Salah satunya dengan memperkenalkan model pendidikan Islam Indonesia yang toleran dan damai,
serta melakukan jaringan global dan internasionalisasi pendidikan untuk kotribusi secara luas, dan
menarik minat pelajar.

Lembaga pendidikan seperti Pondok Darusalam Gontor, merupakan salah satu pondok
pesantren modern tertua, yang menunjukn perannya sebagai agen diplomasi, dimana pondok
pesantren Gontor tidak hanya berfungsi sebagai pesantren, tetapi telah berkembang menjadi pusat
penting dalam jaringan pendidikan Islam di seluruh dunia. Di bawah ini adalah beberapa konsep multi-
track diplomasi yang memungkinkan Gontor berfungsi sebagai agen diplomasi budaya di dunia

modern.

84



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research

a) Instrumen Pendidikan Formal Berjaringan Internasional, Pengakuan ijazah Kulliyatul Mu’allimin
Al-Islamiyah (KMI) sebuah pendidikan formal yang berjaringan di seluruh dunia, menciptakan
saluran otomatis bagi mobilitas intelektual santri.(Husen and Husni 2025) Setiap tahun, ratusan
alumni Gontor melanjutkan studi ke luar negeri, bukan sekadar sebagai pelajar, tetapi sebagai duta
budaya yang membawa nilai-nilai Islam Nusantara, dan kesantrian.

b) Melalui Pengembangan Lembaga Pendidikan Tinggi, Universitas Darussalam Gontor (UNIDA)
berfungsi sebagai platform formal untuk menandatangani kontrak resmi dengan berbagai
universitas dan lembaga di luar negeri. Diwujudkan dalam program nyata, seperti pertukaran
siswa dan guru, seminar internasional, dan kerja sama penelitian. Melalui forum-forum akademis
dapat memungkinkan pemahaman yang lebih luas tentang moderasi Islam, model pendidikan
integratif, dan kekayaan tradisi pesantren. (Amalia, 2019)

¢) Membangun Jejaring Kemitraan yang luas dan beragam: Pondok Gontor menjalin jaringan dengan
berbagai politik dan budaya. Mulai dari Monarik konservatif di Timur Tengah (Arab Saudi, Qatar),
negara sekuler di Eropa (Belanda, Jerman), dan negara mayoritas Muslim non-Arab di Asia
(Pakistan, Malaysia). Dari kemitraan yang luas menunjukan daya tarik soft power pesantren tidak
hanya terbatas pada persaudaraan keagamaan saja, tetapi nilai-nilainya sebagai pengakuan
terhadap kualitas dalam jejaringan dan memperkuat peran diplomasi, para kemitraan
memberikan bantuan berupa beasiswa, buku, dan fasilitas sebagai bentuk pengakuan terhadap
kualitas kemitraan. (Husen and Husni 2025)

Strategi Pesantren Beradaptasi dengan Budaya Tanpa Mengorbankan Nilai Agama

Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang tradisional di Indonesia. Lembaga ini berdiri
sejak awal masa penyebaran Islam. Pesantren berdiri karena keinginan masyarakat Muslim untuk
hidup sesuai ajaran agama Islam dan terbebas dari pengaruh kolonial. Secara etimologi, kata pesantren
berasal dari kata "santri" dengan awalan "pe-" dan akhiran "-an", (Pesantren) yang berarti tempat tinggal

para santri. Sejarah mencatat bahwa pesantren sudah ada sejak lama, seperti Pesantren Jan Tampess II

di Pamekasan, Madura, atau pesantren yang didirikan oleh Syaikh Maulana Malik Ibrahim di Gresik

pada abad ke-15. Sebagai lembaga pendidikan, pesantren memiliki ciri khas yang membedakan dari

lembaga pendidikan lainnya.pesantren memiliki lima elemen utama yang saling menonjol, yaitu Kiyai
sebagai tokoh sentral dan Pemimpin spiritual, Santri sebagai siswa yang belajar, Masjid sebagai pusat
kegiatan, Pondok atau Asrama sebagai lingkungan belajar sepanjang waktu, dan Pengajaran kitab
kuning atau kitab salaf sebagai materi utama. Sistem pendidikannya unik dan menekankan hubungan
dekat antara kiai dan santri, kehidupan bersama yang demokratis, serta nilai-nilai kesederhanaan dan
idealisme.(Silvia and Zainur 2023)

Dalam perkembangannya, pesantren menghadapi tantangan yang besar untuk tetap menjaga
identitas spiritualnya sekaligus beradaptasi dengan kemajuan zaman dan budaya global ini.
Keberhasilan di dalam adaptasi ini sangat bergantung pada kemampuan pesantren untuk
menyeimbangkan tradisi dan inovasi.Salah satu strategi yang digunakan adalah pengembangan
kurikulum yang fleksibel dan terpadu. Banyak pesantren sekarang mulai mengajarkan mata pelajaran
umum seperti matematika, sains, dan teknologi tanpa mengabaikan pembelajaran agama dan kitab
kuning. Pendekatan ini sesuai dengan klasifikasi pesantren menjadi dua jenis, yaitu salafi yang fokus
pada kitab klasik dan khalafi yang menggabungkan ilmu agama dengan ilmu umum, seperti yang

dikemukakan Bakhtiar. Integrasi ini bertujuan mempersiapkan santri dengan keterampilan yang luas,

85



Pesentren Sebagai Aset Global: Jejak Historis Dan Realitas Kontemporer Diplomasi Budaya Indonesia

Liona Dewanti et al,.)

yaitu penguasaan ilmu agama serta kemampuan untuk menghadapi tantangan di dunia global (Alwi
2020).

Teknologi digital juga menjadi alat penting dalam proses adaptasi budaya pesantren.
Penggunaan media sosial dan platform online bisa memperluas cakupan dakwah, menyebarkan materi
pendidikan Islam, serta memudahkan komunikasi antara kiai, santri, dan masyarakat. Dengan cara ini,
pesantren bisa tetap relevan di mata generasi muda yang aktif di dunia digital, sekaligus memperkuat
penyebaran ilmu agama secara lebih luas. Selain itu, interaksi dan dialog antar-budaya menjadi bagian
penting dalam strategi adaptasi. Melalui diskusi dan kegiatan sosial yang produktif, pesantren bisa
membangun pemahaman yang lebih tinggi,baik hubungan antara ajaran Islam dengan budaya lokal
dan global, sehingga mengurangi penolakan terhadap perubahan yang sehat sekaligus memperkuat
sikap toleransi dan inklusif (Alwi 2020).

Kiai berperan penting dalam menghadapi dan menangani keadaan darurat pernapasan dan
jantung pada orang dewasa, anak-anak, dan bayi hingga tiba waktu kedatangan tenaga medis yang
lebih berkualitas. Materi kursus ini telah diperbarui sesuai dengan pedoman terbaru dari Komite
Internasional Kemitraan untuk Resusitasi (ILCOR),serta menggabungkan prinsip moral yang terwujud
dari perilaku yang shaleh dan pengabdian kepada masyarakat, serta ketangguhan dalam menjaga nilai-
nilai sosial pesantren seperti tradisi kehormatan dan nilai spiritual yang diyakini Horikoshi. Kiai
berfungsi sebagai penjaga yang memastikan bahwa setiap inovasi dan adaptasi tidak merusak inti
ajaran agama, dan sekaligus memandu pesantren tetap relevan dan kompetitif dalam konteks
masyarakat modern.Dengan demikian, pesantren sebagai lembaga pendidikan yang telah memberikan
kontribusi besar dalam membentuk masyarakat Indonesia yang religius,terus beradaptasi melalui
pengembangan kurikulum yang terpadu, pemanfaatan teknologi digital, penguatan dialog budaya,
serta kearifan kiai dalam menjaga nilai-nilainya.Dengan pendekatan yang seimbang, pesantren
diharapkan dapat merespons perubahan zaman tanpa kehilangan identitas keislamannya, dan tetap
menjadi benteng moral serta pusat pendidikan yang relevan bagi generasi mendatang (Mita Silfiyasari
and Ashif Az Zhafi 2020).

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional yang menghadapi beragam tantangan
dalam proses modernisasi sistem pendidikannya. Salah satu hambatan utama muncul dari faktor
internal, terutama berupa resistensi dari para kyai dan santri yang sangat menjunjung tinggi tradisi.
Baharun et al. (2021) menjelaskan bahwa penolakan ini berangkat dari kekhawatiran akan hilangnya
identitas keislaman serta munculnya perubahan yang dianggap tidak sejalan dengan prinsip dasar
pesantren. Selain itu, sebagian kyai belum memiliki kesiapan mental dan wawasan yang memadai
untuk memelihara pendekatan pembelajaran kontemporer, sehingga upaya inovasi pendidikan sering
kali berjalan lambat.

Di samping resistensi internal, keterbatasan sumber daya juga menjadi persoalan besar dalam
proses modernisasi. Marzuki et al. (2022) menegaskan bahwa pendanaan, fasilitas pendukung, serta
ketersediaan tenaga pendidik yang kompeten merupakan unsur penting bagi inovasi pendidikan
modern. Sayangnya, banyak pesantren masih mengandalkan dengan adanya dukungan finansial
masyarakat dan belum mampu memanfaatkan akses sumber daya eksternal secara optimal. Kondisi
tersebut menyebabkan penerapan kurikulum berbasis teknologi serta metode pembelajaran modern
tidak dapat berjalan secara maksimal.

Tantangan lain datang dari pengaruh eksternal berupa perkembangan teknologi dan arus
globalisasi. Menurut Ansori & Hidayat (2024), pesantren kini harus bersaing dengan lembaga

86 |



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research

pendidikan formal yang lebih modern dan memiliki akses luas terhadap teknologi digital. Pesantren
yang tidak mampu mengintegrasikan teknologi akan tertinggal dalam menghadapi tuntutan zaman.
Selain itu, persepsi negatif sebagian masyarakat terhadap modernisasi pesantren turut memperkuat
resistensi, sehingga semakin menghambat proses transformasi lembaga ini.Hambatan berikutnya
terlihat dari kapasitas pengelola pesantren yang masih terbatas. Hidayat & Ramadhan (2023) mencatat
bahwa banyak pengurus pesantren tidak memiliki latar belakang pendidikan formal di bidang
manajemen pendidikan modern. Mereka masih bertumpu pada pengalaman tradisional sehingga
kesulitan menyusun strategi pengembangan yang inovatif dan relevan. Kondisi ini membuat proses
modernisasi berjalan lambat, tidak terarah, dan kurang efektif.

Aspek budaya dan nilai-nilai keagamaan yang sangat kuat juga dapat menjadi penghalang.
Ketidaksensitifan terhadap aspek budaya dan religiusitas santri dapat memicu penolakan terhadap
inovasi pendidikan yang sebenarnya dibutuhkan.Keterbatasan infrastruktur turut memperburuk
kondisi. Banyak pesantren masih kekurangan sarana teknologi seperti komputer, jaringan internet,
maupun laboratorium pembelajaran modern (Wahyuni & Pratama, 2022). Minimnya fasilitas tersebut
membuat integrasi teknologi dalam proses belajar mengajar tidak berjalan optimal, sehingga pesantren
tetap bertahan pada metode konvensional yang kurang relevan dengan kebutuhan pendidikan masa
kini.

Tantangan psikologis para pengelola juga tidak dapat diabaikan. Suryadi & Hasanah (2021)
menyoroti adanya rasa takut gagal dan rendahnya kepercayaan diri dalam mengadopsi inovasi baru.
Ketakutan terhadap risiko baru serta kenyamanan pada metode lama yang dianggap sudah “aman”
menjadikan upaya perubahan sering tertunda.

Secara umum, berbagai hambatan mulai muncul dari resistensi internal, keterbatasan sumber
daya, tekanan eksternal akibat globalisasi dan teknologi,faktor budaya, infrastruktur, dan psikologis
dalam membentuk kompleksitas proses modernisasi pesantren. Baharun et al. (2021) menekankan
pentingnya peningkatan kapasitas manajerial dan pengembangan sumber daya manusia sebagai
strategi kunci untuk mengatasi tantangan tersebut. Pesantren perlu menyusun kebijakan yang adaptif,
memperkuat kapasitas pengelola, serta membangun jaringan kemitraan eksternal agar transformasi

pendidikannya berjalan lebih efektif dan berkelanjutan.
SIMPULAN

Pesantren Indonesia telah banyak menempuh perjalanan panjang yang progresif, melalui
adaptasi dan kontribusi singnifikan di berbagai aspek kehidupan bangsa. Dari sepanjang sejarah,
pesantren telah berkembang dari lembaga pendidikan dan dakwah Islam, didirikan oleh para kiai yang
menjadikan institusi pendidikan sebagai institusi yang kompleks dan mapan. Pesantren telah mengakar
sejak zaman Walisongo dengan melalui strategi akulturasi budaya lokal. Pesantren tetap berkembang
pesat meskipun banyak menghadapi tekanan dan pembatasan masa kolonial. Setelah kemerdekaan,
sistem pendidikan pesantren mengalami perubahan menjadi kurikulum umum, yang didorong oleh
kebijakan KH Wahid Hasyim. Perubahan ini menunjukkan pesantren memenuhi kebutuhan zaman
tanpa kehilangan identitas keagamaan, tercermin dari jumlah pesantren dan santri yang meningkat.

Pesantren memiliki peran strategis sebagai agen diplomasi budaya atau soft power Indonesia di
tingkat global. Pesantren menunjukan citra positif Indonesia kepada dunia melalui nilai-nilai Islam
Nusantara yang moderat, toleran, dan damai. Contohnya pada Pondok Modern Darussalam Gontor,
merupakan jaringan pendidikan formal yang diakui secara Internasional, pengembangan perguruan

tinggi, dan kemitraan global yang luas, serta telah membangun jalur pertukaran budaya dan

| 87



Pesentren Sebagai Aset Global: Jejak Historis Dan Realitas Kontemporer Diplomasi Budaya Indonesia

Liona Dewanti et al,.)

intelektual. Alumni lulusan Gontor dan santri yang belajar di luar negeri berfungsi sebagai duta budaya
yang membawa nilai-nilai pesantren, sehingga meningkatkan hubungan antara bangsa dan memajukan
Indonesia.

Pesantren mengembangkan cara yang imbang untuk beradaptasi dengan modernisasi dan
globalisasi agar tetap relevan tanpa mengorbankan prinsip agama. Staregi ini meliputi: a.)
Pengemangan kurikulum terpadu yang menggabungkan ilmu agama (diniyyah) dengan ilmu umum
(kauniyyah), b.) Pemanfaatan teknologi digital untuk memperluas dakwah, toleransi dan akses
pendidikan, c.) Peran sentral kiai sebagai penjaga tradisi dan pembandu inovasi. Pendekatan ini
digunakan pesantren dalam upaya mempersiapkan santri yang kuat secara spiritual, kompeten dalam
menghadapi tantangan global.

Dalam proses adaptasi dan modernisasi pesantren menghadapi tantangan seperti resistensi
internal terhadap kalangan tradisional, keterbatasan sumber daya dan infrastruktur, persaingan
dengan lembaga pendidikan modren, dan tantangan dalam kapasitas manajerial. Sehingga perlunya
meningkatkan kapasitas pengelolaan, mengembangkan kemitraan strategis, dan melaksanakan
modernisasi terhadap nilai-nilai budaya dan religius pesantren. Sehingga pesantren bukan sekedar
lembaga pendidikan agama yang tradisional, tetapi sebagai lembaga sosial budaya yang inovatif,

adaptif dan terjangkau global.
REFERENSI

Alwi, B. M. 2020. “Pondok Pesantren: Ciri Khas, Perkembangan, Dan Sistem Pendidikannya.” lentera
pendididkan:Ilmu Tarbiyah dan Keguruan 16(2): 205-219.

Damayanti, Rizki, ‘Islam Nusantara and Local Traditions: Role and Challenges in Indonesia’s Cultural
Diplomacy and International Relations’, Mimbar Agama Budaya, 42.1 (2025), pp. 1-13,
doi:10.15408/mimbar.v42i1.45750

Fadlan, Muhammad Nida’, Ali Munhanif, and Agus Nilmada Azmi, ‘Pesantren Dan Islam Wasathiyah:
Ulama, Tradisi Intelektual Dan Akar Sosial Moderasi Islam’, Kordinat: Jurnal Komunikasi Antar
Perguruan Tinggi Agama Islam, 23.1 (2024), pp. 125-38, doi:10.15408/kordinat.v23i1.42062

Fakih Fadilah Muttagin and others, ‘Cultural Diplomacy in Global Governance: Reimagining
Indonesia’s Soft Power Through Nahdlatul Ulama’s Islam Nusantara Paradigm’, Jurnal Indo-
Islamika, 15.1 (2025), pp. 77-92, doi:10.15408/jii.v15i1.47346.

Husen, Kemal, and Muhammad Husni. 2025. “Peran Pesantren Dalam Meneguhkan Identitas Budaya
Indonesia Di Tengah Arus Modernisasi.” 3: 387-97.

Indah Wahyu Ningsih, Hasan Basri, and Andewi Suhartini, ‘History and Development of Pesantren in
Indonesia’, Jurnal Eduscience, 10.1 (2023), pp. 340-56, d0i:10.36987/jes.v10i1.3392.

Jamil, Nur Aisyah, Muhammad Masyhuri, and Nur Ifadah. 2023. “Perspektif Sejarah Sosial Dan Nilai
Edukatif Pesantren Dalam Pendidikan Islam.” 3(2). doi:10.15408/kordinat.v16i2.6442.

Mita Silfiyasari, and Ashif Az Zhafi. 2020. “Peran Pesantren Dalam Pendidikan Karakter Di Era
Globalisasi.” Jurnal Pendidikan Islam Indonesia 5(1): 127-35. d0i:10.35316/jpii.v5i1.218.

Nayes Pritaniya, ‘Jejak Islam Di Asia Tenggara: Kedatangan Hingga Pertautan Kebudayaan Serta Watak
Dan Karakteristik Islam Di Asia Tenggara’, Majalah Ilmiah Tabuah, 29.1 (2025), p. 88,
doi:10.37108/tabuah.v29i1.1752.

Nurazmi Fauzi Majid and Nurwahidin, “The Role of Pesantren in Maintaining National Resilience in
the Modern Era’, Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 13.1 (2025), pp. 13-25.

Ningsih, Indah Wahyu, Hasan Basri, and Andewi Suhartini, ‘History and Development of Pesantren in
Indonesia’, Jurnal Eduscience, 10.1 (2023), pp. 340-56, d0i:10.36987/jes.v10i1.3392

88



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research

Pritaniya, Nayes, ‘Jejak Islam Di Asia Tenggara: Kedatangan Hingga Pertautan Kebudayaan Serta
Watak Dan Karakteristik Islam Di Asia Tenggara’, Majalah Ilmiah Tabuah, 29.1 (2025), p. 88,
doi:10.37108/tabuah.v29i1.1752

Rizki Damayanti, ‘Islam Nusantara and Local Traditions: Role and Challenges in Indonesia’s Cultural
Diplomacy and International Relations’, Mimbar Agama Budaya, 42.1 (2025), pp. 1-13,
doi:10.15408/mimbar.v42i1.45750.

Sutrisnawati, Mandaini Sufita, and Retno Pangestuti, ‘Pesantren Sebagai Media Moderasi Beragama Di
Indonesia’, Jurnal Penelitian Agama, 25.1 (2024), pp. 89-103, d0i:10.24090/jpa.v25i1.2024.pp89-103

Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta. Alfabeta.

Silvia, Elvi, and Muhammad Zainur. 2023. “Sejarah Lembaga Pendidikan Islam Di Nusantara: Surau,
Pesantren Dan Madrasah.” Ri‘ayah: Jurnal Sosial dan Keagamaan 8(02): 140—49.

Soesilowati, Sartika. “Diplomasi Soft Power Indonesia Melalui Atase Pendidikan Dan Kebudayaan.” :
293-308.

Urfatullaila, L., Rahmawati, 1., Lestrai, H., & Ismali, Z. (2022). Pengaruh Motivasi Intrinsik Terhadap
Prestasi Belajar Siswa Pada Mata Pelajaran Bahasa Arab Kelas V di MI Al-Azkia Tenjolaya Bogor.
As-Syar’i: Jurnal Bimbingan Dan Konseling Keluarga, 4(3), 266-275.
https://doi.org/10.47476/assyari.v4i3.1191

Waruwu, M. (2023). Pendekatan Penelitian Pendiidkan: Metode Penelitian Kuantitatif, Metode
Menelitian Kualitatif dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixced Methode). Jurnal Pendidikan
Tambusai, 7(1), 2896-2910.

Zaman, Ali Noer, Cecep Effendi, Wachid Ridwan, Reza Fahlevi, Program Studi, lmu Politik, and
Muhammadiyah Jakarta. “Diplomasi Budaya Indonesia.” : 1-12.

89



