
Volume 1 Nomor 2 (2025) 

July – December 2025 

Page: 81-89 

Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno 

YIIM 

https://journal.irsyad.org/index.php/      
 

 
 

 

Published by Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno; Indonesia 

 

Pesentren Sebagai Aset Global: Jejak Historis Dan Realitas 

Kontemporer Diplomasi Budaya Indonesia 

Islamic Boarding Schools as Global Assets: Historical Traces and Contemporary Realities of Indonesian Cultural Diplomacy 

 

Liona Dewanti1, Tiara Kurniatun Nikmah2, Zahwa Devita Amelia Rahman3 

1,2,3 UIN Raden Mas Said Surakarta, Indonesia; lionadewanti@gmail.com,  

 

 

 

Article history  Submitted: 2025/08/14; Revised: 2025/10/23; Accepted: 2025/12/16 

Abstract 

 

 

 

 

 

 
Islamic boarding schools (pesantren) are the oldest Islamic educational institutions in 

Indonesia, playing a significant historical, social, and cultural role in shaping the 

identity of Nusantara Islam and possessing the potential to serve as global assets in 

cultural diplomacy. Since the early days of Islamization, pesantren have developed 

through a process of acculturation with moderate, tolerant, and adaptive local cultures, 

enabling them to survive into the modern and global era. This study aims to analyze 

pesantren as Indonesia's global asset by tracing their historical development and 

examining their roles and strategies in the contemporary reality of cultural diplomacy. 

The research method used is library research with a descriptive-analytical approach, 

utilizing secondary data sources in the form of books, national and international 

journal articles, and relevant scientific literature. The results show that pesantren 

function not only as religious educational institutions but also as instruments of 

Indonesian soft power in introducing moderate, peaceful, and inclusive Nusantara 

Islam at the global level. Pesantren contribute through international educational 

networks, intellectual exchanges, the use of digital technology, and the central role of 

Islamic scholars (kyai) in maintaining religious values amidst modernization. In 

conclusion, Islamic boarding schools (pesantren) hold a strategic position as global 

assets and agents of Indonesian cultural diplomacy, making a significant contribution 

to building a positive image of Indonesian Islam internationally without sacrificing its 

Islamic identity and local traditions. 

Keywords  Cultural Diplomacy; History of Islamic Education; Indonesian Soft Power; Islamic 

Boarding Schools; Islam Nusantara. 

 

 © 2025 by the authors. This is an open-access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY SA) license, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/. 

 

PENDAHULUAN 

Pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang memiliki 

sejarah, sosial dan budaya yang dignifikan dalam membentuk masyarakat Muslim Nusantara. Sejak awal 

masuknya Islam di Indonesia, pesantren telah berfungsi sebagai tempat berbagi ilmu pengetahuan Islam 

dan membangun karakter, etika dan identitas keagamaan masyarakat. Pesantren dapat bertahan 

sepanjang zaman, bahkan di tengah perubahan sosial, politik, dan budaya yang terus menerus karena 

hubungannya dengan tradisi lokal. 

Dalam perjalanan sejarah Indonesia, pesantren mamainkan peran penting, mulai dari islamisasi 

melalui pendekatan kultural, perlawanan terhadap kolonialisme, hingga peran pesantren dalam 

pembangunan pendidikan nasional setelah kemerdekaan. Memasuki era modern. Pesantren tidak lagi 

hanya terbatas pada lingkup lokal dan nasional. Pesantren mulai menjadi bagian penting dari diplomasi 

mailto:lionadewanti@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Pesentren Sebagai Aset Global: Jejak Historis Dan Realitas Kontemporer Diplomasi Budaya Indonesia 

Liona Dewanti et al,.) 

 

82  

 

budaya di Indonesia. Pesantren berpotensi menjadi instrument soft power Indonesia dalam 

memperkenalkan wajah Islam yang ramah dan berkeadaban kepada dunia internasional melalui nilai-

nilai Islam yang inklusif praktik pendidikan yang humanis, dan meningkatkan jejaring internasional. 

Fenomena ini menunnjukan bahwa pesantren tidak hanya berfungsi sebagai institusi pendidikan 

konvension tetepi juga berperan sebagai asset strategis untuk membangun citra dan pengaruh budaya 

Indonesia di seluruh dunia. 

Namun terlepas dari berbagai kesulitan, peran pesantren dalam diplomasi budaya terus berlanjut. 

Pesantren harus terus berusaha karena tuntutan global, modernisasi, dan kemajuan teknologi digital. 

Sebaliknya, nilai-nilai keislaman dan tradisi yang telah menjadi fondasi utama pesantren harus 

dipertahankan. Dalam perkembangan pesaantren modern, ketegangan antara mempertahankan nilai dan 

mencoba menyesuaikan diri inilah yang menjadi factor penting. Penelitian ini bertujuan untuk 

mempelajari pesantren sebagai asset global Indinesia dangan melihat bagaimana mereka berperan dalam 

diplomasi budaya, dan menemukan strategi untuk beradaptasi dengan budaya global sambil 

mempertahankan nilai-nilai agamanya.  

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (library research) yaitu mengumpulkan data 

dan informasi dengan bantuan yang ada di ruang perpustakaan. Pendekatan ini dipilih karena penelitian 

diarahkan pada pengkajian secara mendalam mengenai pesantren sebagai aset global Indonesia, baik dari 

sudut pandang historis maupun realitas kontemporer, khususnya dalam konteks diplomasi budaya,tanpa 

melibatkan pengumpulan data lapangan secara langsung. Data penelitian bersumber dari data sekunder 

yang diperoleh melalui berbagai literatur ilmiah, meliputi buku, artikel jurnal nasional dan internasional, 

serta karya akademik lain yang memiliki ketersinambungan dengan prmbahasan pesantren, pendidikan 

Islam, dan diplomasi budaya.  

Pengumpulan data dilakukan dengan cara penelusuran dan penelaahan literatur secara sistematis. 

Data yang terkumpul kemudian dianalisis menggunakan teknik deskriptif-analitis, yaitu dengan 

menyajikan data secara naratif untuk menggambarkan fakta dan konsep utama, kemudian dianalisis 

secara mendalam guna mengungkap hubungan antar konsep, seperti keterkaitan antara sejarah pesantren 

dan perannya dalam diplomasi budaya masa kini. Untuk memastikan validitas dan kedalaman analisis, 

penelitian ini menerapkan triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai referensi dari perspektif 

yang berbeda, sehingga hasil kajian bersifat komprehensif, objektif, dan dapat dipertanggungjawabkan 

secara akademik.  

TEMUAN DAN PEMBAHASAN 

 Jejak historis perkembangan pesantren di Indonesia 

Sejarah awal pesantren di Indonesia sangat berkaitan dengan proses awal masuknya Islam ke 

Nusantara. Sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional yang sangat eksis selama berabad-abad, 

pesantren berperan penting dalam menyebaran agama Islam dan menciptakan identitas keagamaan 

masyarakat Muslim. Pada awal kedatangan Islam, masyrakat Indonesia masih dipengaruhi oleh 

budaya Hindu sehingga proses dakwah dilakukan menyesuaikan agama setempat dengan 

memanfaatkan budaya lokal. Seperti penggunaan wayang oleh Sunan Kalijaga sebagai media dakwah. 

Metode tersebut memudahkan masyarakat menerima ajaran Islam. Melalui akulturasi inilah pesantren 

kemudian berkembang sebagai lembaga pendidikan Islam yang mengakar kuat dalam tradisi 

masyarakat Indonesia(Jamil, Masyhuri, and Ifadah 2023) 



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research  

 

 

       83 

 

Pesantren merupakan tradisi asli bangsa Indonesia atau buatan asli Indonesia. Dalam catatan 

sejarah, tokoh wali songo memiliki peran besar dalam pengenalan dan perkembangan pesantren, yaitu 

Sunan Maulana Malik Ibrahim beliau dikanal sebagai sosok pertama yang mengenalkan pesantren 

sebagai media dakwah. Perkembangan pesantren di Indonesia berlangsung melalui proses Panjang 

yang terkait dengan kebutuhan dakwah, Pendidikan, serta dinamika sosial masyarakat nusantara. Pada 

tahap awal pesantren muncul sebagai respons terhadap kebutuhan masyarakat akan Pendidikan agama 

islam dan lahir dari dunia guru atau kiai yang berpendidikann tinggi. Kemudian masyarakat datang 

untuk belajar dan membangun pondok di sekitar rumah kiai lalu terbentuklah komunitas pesantren. 

Semakin tinggi ilmu seorang guru, maka semakin banyak pula orang datang untuk menuntut ilmu 

kepadanya dan semakin besar pula pondok dan pesantrennya (Penelitian and Pendidikan 2023).  

Pada awalnya pesantren berfungsi sebagai pusat pendidikan dan penyebaran agama Islam 

kedua fungsi tersebut tatap melekat meskipun pesantren terus mengalami perubahan bentuk dan 

menejemen. Sejak abad ke 18 hingga abad ke 20, keberadaan pesantren semakin kuat dan di terima oleh 

masyarakat, sehingga kemunculannya selalu mendapatkan respon positif. Karena dianggap mampu 

memenuhi kebutuhan moral dan pendidikan, moral dan keagamaan masyarakat terutana di tengah 

keterbatasan pendidikan formal saat itu.  

Namun, perkembangan tersebut sempat menghadapi tantangan. Pesantren mengalami banyak 

tekanan dan pembatasan akibat kebijakan kolonial Belanda seperti pembentukan Priesterraden pada 

tahun (1882) yang bertujuan mengawasi segala sesuatu yang berkaitan dengan agama islam termasuk 

pengajaran di pesaantren, Kemudian pada tahun (1905) diberlakukannya Ordonasi guru yang 

mewajibakan guru agama Islam memiliki izin resmi dari pemerintah, pada tahun (1925) pengawasan 

terhadap institusi pendidikan islam semakin di perketat dengan adanya undang-undang yang 

mengatur kurikulum dan praktiknya yang membatasi kegiatan di pesantren, hingga kebijakan 

tahun1932 yang memugkinkan penutupan lembaga pendidikan Agama Islam yang dianggap tidak 

memiliki izin (Perkembangan et al. 2023) 

Meskipun penuh tekanan perkembangan pesatren di Indonesia menunjukan pertumbuhan yang 

sangat besar dalam berbagai aspek kehidupan sosial dan pendidikan. Pesanten menjadi institusi 

pendidikaan islam yang bertahan paling lama, selain itu pesantren juga terus berkembang seiring 

dengan perkembangan sosial dan teteap mempertahankan sifat keagamaanya. Catatan pemerintah 

kolonial Belanda pada abad ke-19 menyebutkan bahwa hanya di pulau jawa saja total santri telah  

mencapai 16.500 orang. Ini menunjukan tingginya minat masyarakat terhadap pendidikan islam 

berbasis pesantren. Jumlah tersebut belum termasuk pesantren-pesantren besar yang ada di luar pulau 

jawa, seperti di Sumatra dan Kalimatan. Pada masa pendudukan Jepang tahun 1942, berdasarkan 

survey kantor urusan agama mencatat 139.415 madrasah, pesantren dan santri di pulau Jawa. 

Perubahan besar terjadi pada awal dekade 1950 ketika K.H. Walid Hasyim menjadi Menteri Agama 

Republik Indonesia, mengeluarkan regulasi yang mewajibkan intregrasi mata pelajaran umum 

kedalam kurikulum madrasah, sehingga pesantren mulai mendirikan Pendidikan formal seperti SMP 

dan SMA di lingkungan pesantren. Integrasi ini tidak hanya menjadikan pesantren sebagai pusat 

pendidikan keagamaan tradisional, tetapi juga sebagai lembaga pendidikan yang mampu memenuhi 

kebutuhaan pendidikan masyrakat modern.  (Zamir Syah 2023). 

Setelah Indonesia merdeka, pesantren mengalami pertumbuhan signifikan dan bertransformasi 

dari lembaga tradisional menjadi pendidikan yang lebih modern dan terbuka. Berdasarkan laporan 

Departemen Agama RI tahun 1978, jumlah pesantren di Jawa belum termasuk madrasah dan lembaga 

lainya tercatat sebanyak 675.364. Dalam kurun waktu sekitar empat dasawarsa, jumlah tersebut hampir 



Pesentren Sebagai Aset Global: Jejak Historis Dan Realitas Kontemporer Diplomasi Budaya Indonesia 

Liona Dewanti et al,.) 

 

84  

 

meningkat empat kali lipat, peningkatan ini menunjukan bahwa masyrakat Muslim terus 

mempertahankan, mengembangkan, dan mengapresiasi sistem Pendidikan pesantren. Hal ini juga 

meunjukan adanya kepercayaan tinggi dari masyarakat terhadap pesantren. Meskipun data tersebut 

hanya merepresantasikan kondisi jawa, perkembangan pesantren di luar Jawa pun mengalami 

pertumbuhan yang serupa. Data ini memberikan gambaran bahwa ekspansi pesantren di Indonesia 

berlangsung sangat pesat, baik dari jumlah lembaga maupun pola perkembangan (Zamir Syah 2023).  

Peran Pesantren Dalam Diplomasi Budaya  

Dalam bahasa Inggris, cultural diplomacy (diplomasi budaya) adalah metode memperkenalkan 

nilai-nilai kebudayaan negara Indonesia kepada negara lain. Salah satunya adalah keberhasilan 

hubungan Internasional, yang melalui dua strategi di antaranya kekuatan keras (hard power) yang 

bersifat tangible seperti militer, ekonomi, geografis dan kekuatan lunak (soft power) merujuk pada 

strategi yang tidak melalui paksaan atau iming-imingan untuk mempengaruhi negara-negara lain 

terhadap negara Indonesia. Diplomasi budaya dapat didefinisikan sebagai tindakan yang berlandaskan 

nilai-nilai, adat istiadat, dan aspek budaya, baik untuk memperkuat hubungan antar negara, 

meningkatkan kerja sama sosial dan budaya maupun kepentingan nasional. Menurut Milton C. 

Cummings mendefinisikn diplomasi budaya sebagai pertukaran ide, nilai-nilai, informasi, institusi, 

tradisi, kepercayaan dan aspek-aspek budaya. Dilaksanakan dengan tujuan untuk mengembangkan, 

dan mempertahankan citra Indonesia kepada luar negara, serta mempromosikan warga negara 

Indonesia di luar negeri sebagai warga negara berprestasi tinggi dan memungkinkan mereka untuk 

mencapai tujuan nasional negara. Diplomasi budaya juga dapat dipraktikkan oleh sektor publik dengan 

melibatkan pejabat pemerintah dan  masyarakat (Zaman et al. n.d.), sektor swasta melibatkan industri 

kreatif dan bisnis yang berperan sebagai sponsor dan produser dalam memperkenalkan budaya seperti 

masyarakat sipil yang melibatkan  lembaga pendidikan , dan organisasi non-pemerintah ( LSM ) 

dengan cara mendorong partisipasi dalam diplomasi budaya melalui kegiatan pendidikan , festival, 

dan acara lainnya.(Soesilowati n.d.) 

Pesantren merupakan suatu lembaga pendidikan tradisional yang berfokus pada pemahaman, 

pendalaman dan pengalaman ajaran Islam dengan menekankan nilai-nilai moral sebagai pedoman 

hidup sehari-hari.(Husen and Husni 2025) Menurut M. Arifin, pesantren adalah sebuah pendidikan 

Islam berbasis asrama di mana para santri  mendapatkan pendidikan agama melalui sistem bimbingan 

belajar atau madrasah. 

Dalam diplomasi budaya, pesantren berperan sebagai kekuatan lunak atau soft power untuk 

memperkenalkan, menegakkan, dan menyebarluaskan prinsip dan nilai-nilai keislaman kepada 

masyarakat domestik dan Internasional. Peran pesantren sebagai agen diplomasi budaya di era 

kontemporer adalah untuk memperkenalkan budaya lokal, baik di dalam negeri maupun luar negeri. 

Salah satunya dengan memperkenalkan model pendidikan Islam Indonesia yang toleran dan damai, 

serta melakukan jaringan global dan internasionalisasi pendidikan untuk kotribusi secara luas, dan 

menarik minat pelajar. 

Lembaga pendidikan seperti Pondok Darusalam Gontor, merupakan salah satu pondok 

pesantren modern tertua, yang menunjukn perannya sebagai agen diplomasi, dimana pondok 

pesantren Gontor tidak hanya berfungsi sebagai pesantren, tetapi telah berkembang menjadi pusat 

penting dalam jaringan pendidikan Islam di seluruh dunia. Di bawah ini adalah beberapa konsep multi-

track diplomasi yang memungkinkan Gontor berfungsi sebagai agen diplomasi budaya di dunia 

modern. 



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research  

 

 

       85 

 

a) Instrumen Pendidikan Formal Berjaringan Internasional, Pengakuan ijazah Kulliyatul Mu’allimin 

Al-Islamiyah (KMI) sebuah pendidikan formal yang berjaringan di seluruh dunia, menciptakan 

saluran otomatis bagi mobilitas intelektual santri.(Husen and Husni 2025) Setiap tahun, ratusan 

alumni Gontor melanjutkan studi ke luar negeri, bukan sekadar sebagai pelajar, tetapi sebagai duta 

budaya yang membawa nilai-nilai Islam Nusantara, dan kesantrian. 

b) Melalui Pengembangan Lembaga Pendidikan Tinggi, Universitas Darussalam Gontor (UNIDA) 

berfungsi sebagai platform formal untuk menandatangani kontrak resmi dengan berbagai 

universitas dan lembaga di luar negeri. Diwujudkan dalam program nyata, seperti pertukaran 

siswa dan guru, seminar internasional, dan kerja sama penelitian. Melalui forum-forum akademis 

dapat memungkinkan pemahaman yang lebih luas tentang moderasi Islam, model pendidikan 

integratif, dan kekayaan tradisi pesantren.  (Amalia, 2019) 

c) Membangun Jejaring Kemitraan yang luas dan beragam: Pondok Gontor menjalin jaringan dengan 

berbagai politik dan budaya. Mulai dari Monarik konservatif di Timur Tengah (Arab Saudi, Qatar), 

negara sekuler di Eropa (Belanda, Jerman), dan negara mayoritas Muslim non-Arab di Asia 

(Pakistan, Malaysia). Dari kemitraan yang luas menunjukan daya tarik soft power pesantren tidak 

hanya terbatas pada persaudaraan keagamaan saja, tetapi nilai-nilainya sebagai pengakuan 

terhadap kualitas dalam jejaringan dan memperkuat peran diplomasi, para kemitraan 

memberikan bantuan berupa beasiswa, buku, dan fasilitas sebagai bentuk pengakuan terhadap 

kualitas kemitraan. (Husen and Husni 2025) 

Strategi Pesantren Beradaptasi dengan Budaya Tanpa Mengorbankan Nilai Agama 

Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang tradisional di Indonesia. Lembaga ini berdiri 

sejak awal masa penyebaran Islam. Pesantren berdiri karena keinginan masyarakat Muslim untuk 

hidup sesuai ajaran agama Islam dan terbebas dari pengaruh kolonial. Secara etimologi, kata pesantren 

berasal dari kata "santri" dengan awalan "pe-" dan akhiran "-an", (Pesantren) yang berarti tempat tinggal 

para santri. Sejarah mencatat bahwa pesantren sudah ada sejak lama, seperti Pesantren Jan Tampess II 

di Pamekasan, Madura, atau pesantren yang didirikan oleh Syaikh Maulana Malik Ibrahim di Gresik 

pada abad ke-15. Sebagai lembaga pendidikan, pesantren memiliki ciri khas yang membedakan dari 

lembaga pendidikan lainnya.pesantren memiliki lima elemen utama yang saling menonjol, yaitu Kiyai 

sebagai tokoh sentral dan Pemimpin spiritual, Santri sebagai siswa yang belajar, Masjid sebagai pusat 

kegiatan, Pondok atau Asrama sebagai lingkungan belajar sepanjang waktu, dan Pengajaran kitab 

kuning atau kitab salaf sebagai materi utama. Sistem pendidikannya unik dan menekankan hubungan 

dekat antara kiai dan santri, kehidupan bersama yang demokratis, serta nilai-nilai kesederhanaan dan 

idealisme.(Silvia and Zainur 2023) 

Dalam perkembangannya, pesantren menghadapi tantangan yang besar untuk tetap menjaga 

identitas spiritualnya sekaligus beradaptasi dengan kemajuan zaman dan budaya global ini. 

Keberhasilan di dalam adaptasi ini sangat bergantung pada kemampuan pesantren untuk 

menyeimbangkan tradisi dan inovasi.Salah satu strategi yang digunakan adalah pengembangan 

kurikulum yang fleksibel dan terpadu. Banyak pesantren sekarang mulai mengajarkan mata pelajaran 

umum seperti matematika, sains, dan teknologi tanpa mengabaikan pembelajaran agama dan kitab 

kuning. Pendekatan ini sesuai dengan klasifikasi pesantren menjadi dua jenis, yaitu salafi yang fokus 

pada kitab klasik dan khalafi yang menggabungkan ilmu agama dengan ilmu umum, seperti yang 

dikemukakan Bakhtiar. Integrasi ini bertujuan mempersiapkan santri dengan keterampilan yang luas, 



Pesentren Sebagai Aset Global: Jejak Historis Dan Realitas Kontemporer Diplomasi Budaya Indonesia 

Liona Dewanti et al,.) 

 

86  

 

yaitu penguasaan ilmu agama serta kemampuan untuk menghadapi tantangan di dunia global (Alwi 

2020). 

Teknologi digital juga menjadi alat penting dalam proses adaptasi budaya pesantren. 

Penggunaan media sosial dan platform online bisa memperluas cakupan dakwah, menyebarkan materi 

pendidikan Islam, serta memudahkan komunikasi antara kiai, santri, dan masyarakat. Dengan cara ini, 

pesantren bisa tetap relevan di mata generasi muda yang aktif di dunia digital, sekaligus memperkuat 

penyebaran ilmu agama secara lebih luas. Selain itu, interaksi dan dialog antar-budaya menjadi bagian 

penting dalam strategi adaptasi. Melalui diskusi dan kegiatan sosial yang produktif, pesantren bisa 

membangun pemahaman yang lebih tinggi,baik hubungan antara ajaran Islam dengan budaya lokal 

dan global, sehingga mengurangi penolakan terhadap perubahan yang sehat sekaligus memperkuat 

sikap toleransi dan inklusif (Alwi 2020).  

Kiai berperan penting dalam menghadapi dan menangani keadaan darurat pernapasan dan 

jantung pada orang dewasa, anak-anak, dan bayi hingga tiba waktu kedatangan tenaga medis yang 

lebih berkualitas. Materi kursus ini telah diperbarui sesuai dengan pedoman terbaru dari Komite 

Internasional Kemitraan untuk Resusitasi (ILCOR),serta menggabungkan prinsip moral yang terwujud 

dari perilaku yang shaleh dan pengabdian kepada masyarakat, serta ketangguhan dalam menjaga nilai-

nilai sosial pesantren seperti tradisi kehormatan dan nilai spiritual yang diyakini Horikoshi. Kiai 

berfungsi sebagai penjaga yang memastikan bahwa setiap inovasi dan adaptasi tidak merusak inti 

ajaran agama, dan sekaligus memandu pesantren tetap relevan dan kompetitif dalam konteks 

masyarakat modern.Dengan demikian, pesantren sebagai lembaga pendidikan yang telah memberikan 

kontribusi besar dalam membentuk masyarakat Indonesia yang religius,terus beradaptasi melalui 

pengembangan kurikulum yang terpadu, pemanfaatan teknologi digital, penguatan dialog budaya, 

serta kearifan kiai dalam menjaga nilai-nilainya.Dengan pendekatan yang seimbang, pesantren 

diharapkan dapat merespons perubahan zaman tanpa kehilangan identitas keislamannya, dan tetap 

menjadi benteng moral serta pusat pendidikan yang relevan bagi generasi mendatang (Mita Silfiyasari 

and Ashif Az Zhafi 2020). 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional yang menghadapi beragam tantangan 

dalam proses modernisasi sistem pendidikannya. Salah satu hambatan utama muncul dari faktor 

internal, terutama berupa resistensi dari para kyai dan santri yang sangat menjunjung tinggi tradisi. 

Baharun et al. (2021) menjelaskan bahwa penolakan ini berangkat dari kekhawatiran akan hilangnya 

identitas keislaman serta munculnya perubahan yang dianggap tidak sejalan dengan prinsip dasar 

pesantren. Selain itu, sebagian kyai belum memiliki kesiapan mental dan wawasan yang memadai 

untuk memelihara pendekatan pembelajaran kontemporer, sehingga upaya inovasi pendidikan sering 

kali berjalan lambat. 

Di samping resistensi internal, keterbatasan sumber daya juga menjadi persoalan besar dalam 

proses modernisasi. Marzuki et al. (2022) menegaskan bahwa pendanaan, fasilitas pendukung, serta 

ketersediaan tenaga pendidik yang kompeten merupakan unsur penting bagi inovasi pendidikan 

modern. Sayangnya, banyak pesantren masih mengandalkan dengan adanya dukungan finansial 

masyarakat dan belum mampu memanfaatkan akses sumber daya eksternal secara optimal. Kondisi 

tersebut menyebabkan penerapan kurikulum berbasis teknologi serta metode pembelajaran modern 

tidak dapat berjalan secara maksimal. 

Tantangan lain datang dari pengaruh eksternal berupa perkembangan teknologi dan arus 

globalisasi. Menurut Ansori & Hidayat (2024), pesantren kini harus bersaing dengan lembaga 



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research  

 

 

       87 

 

pendidikan formal yang lebih modern dan memiliki akses luas terhadap teknologi digital. Pesantren 

yang tidak mampu mengintegrasikan teknologi akan tertinggal dalam menghadapi tuntutan zaman. 

Selain itu, persepsi negatif sebagian masyarakat terhadap modernisasi pesantren turut memperkuat 

resistensi, sehingga semakin menghambat proses transformasi lembaga ini.Hambatan berikutnya 

terlihat dari kapasitas pengelola pesantren yang masih terbatas. Hidayat & Ramadhan (2023) mencatat 

bahwa banyak pengurus pesantren tidak memiliki latar belakang pendidikan formal di bidang 

manajemen pendidikan modern. Mereka masih bertumpu pada pengalaman tradisional sehingga 

kesulitan menyusun strategi pengembangan yang inovatif dan relevan. Kondisi ini membuat proses 

modernisasi berjalan lambat, tidak terarah, dan kurang efektif. 

Aspek budaya dan nilai-nilai keagamaan yang sangat kuat juga dapat menjadi penghalang.  

Ketidaksensitifan terhadap aspek budaya dan religiusitas santri dapat memicu penolakan terhadap 

inovasi pendidikan yang sebenarnya dibutuhkan.Keterbatasan infrastruktur turut memperburuk 

kondisi. Banyak pesantren masih kekurangan sarana teknologi seperti komputer, jaringan internet, 

maupun laboratorium pembelajaran modern (Wahyuni & Pratama, 2022). Minimnya fasilitas tersebut 

membuat integrasi teknologi dalam proses belajar mengajar tidak berjalan optimal, sehingga pesantren 

tetap bertahan pada metode konvensional yang kurang relevan dengan kebutuhan pendidikan masa 

kini. 

Tantangan psikologis para pengelola juga tidak dapat diabaikan. Suryadi & Hasanah (2021) 

menyoroti adanya rasa takut gagal dan rendahnya kepercayaan diri dalam mengadopsi inovasi baru. 

Ketakutan terhadap risiko baru serta kenyamanan pada metode lama yang dianggap sudah “aman” 

menjadikan upaya perubahan sering tertunda. 

Secara umum, berbagai hambatan mulai muncul dari resistensi internal, keterbatasan sumber 

daya, tekanan eksternal akibat globalisasi dan teknologi,faktor budaya, infrastruktur, dan psikologis 

dalam membentuk kompleksitas proses modernisasi pesantren. Baharun et al. (2021) menekankan 

pentingnya peningkatan kapasitas manajerial dan pengembangan sumber daya manusia sebagai 

strategi kunci untuk mengatasi tantangan tersebut. Pesantren perlu menyusun kebijakan yang adaptif, 

memperkuat kapasitas pengelola, serta membangun jaringan kemitraan eksternal agar transformasi 

pendidikannya berjalan lebih efektif dan berkelanjutan.  

SIMPULAN 

Pesantren Indonesia telah banyak menempuh perjalanan panjang yang progresif, melalui 

adaptasi dan kontribusi singnifikan di berbagai aspek kehidupan bangsa. Dari sepanjang sejarah, 

pesantren telah berkembang dari lembaga pendidikan dan dakwah Islam, didirikan oleh para kiai yang 

menjadikan institusi pendidikan sebagai institusi yang kompleks dan mapan. Pesantren telah mengakar 

sejak zaman Walisongo dengan melalui strategi akulturasi budaya lokal. Pesantren tetap berkembang 

pesat meskipun banyak menghadapi tekanan dan pembatasan masa kolonial. Setelah kemerdekaan, 

sistem pendidikan pesantren mengalami perubahan menjadi kurikulum umum, yang didorong oleh 

kebijakan KH Wahid Hasyim. Perubahan ini menunjukkan pesantren memenuhi kebutuhan zaman 

tanpa kehilangan identitas keagamaan, tercermin dari jumlah pesantren dan santri yang meningkat. 

Pesantren memiliki peran strategis sebagai agen diplomasi budaya atau soft power Indonesia di 

tingkat global. Pesantren menunjukan citra positif Indonesia kepada dunia melalui nilai-nilai Islam 

Nusantara yang moderat, toleran, dan damai. Contohnya pada Pondok Modern Darussalam Gontor, 

merupakan jaringan pendidikan formal yang diakui secara Internasional, pengembangan perguruan 

tinggi, dan kemitraan global yang luas, serta telah membangun jalur pertukaran budaya dan 



Pesentren Sebagai Aset Global: Jejak Historis Dan Realitas Kontemporer Diplomasi Budaya Indonesia 

Liona Dewanti et al,.) 

 

88  

 

intelektual. Alumni lulusan Gontor dan santri yang belajar di luar negeri berfungsi sebagai duta budaya 

yang membawa nilai-nilai pesantren, sehingga meningkatkan hubungan antara bangsa dan memajukan 

Indonesia. 

Pesantren mengembangkan cara yang imbang untuk beradaptasi dengan modernisasi dan 

globalisasi agar tetap relevan tanpa mengorbankan prinsip agama. Staregi ini meliputi: a.) 

Pengemangan kurikulum terpadu yang menggabungkan ilmu agama (diniyyah) dengan ilmu umum 

(kauniyyah), b.) Pemanfaatan teknologi digital untuk memperluas dakwah, toleransi dan akses 

pendidikan, c.) Peran sentral kiai sebagai penjaga tradisi dan pembandu inovasi. Pendekatan ini 

digunakan pesantren dalam upaya mempersiapkan santri yang kuat secara spiritual, kompeten dalam 

menghadapi tantangan global. 

Dalam proses adaptasi dan modernisasi pesantren menghadapi tantangan seperti resistensi 

internal terhadap kalangan tradisional, keterbatasan sumber daya dan infrastruktur, persaingan 

dengan lembaga  pendidikan modren, dan tantangan dalam kapasitas manajerial. Sehingga perlunya 

meningkatkan kapasitas pengelolaan, mengembangkan kemitraan strategis, dan melaksanakan 

modernisasi terhadap nilai-nilai budaya dan religius pesantren. Sehingga pesantren bukan sekedar 

lembaga pendidikan agama yang tradisional, tetapi sebagai lembaga sosial budaya yang inovatif, 

adaptif dan terjangkau global. 

REFERENSI  

Alwi, B. M. 2020. “Pondok Pesantren: Ciri Khas, Perkembangan, Dan Sistem Pendidikannya.” lentera 

pendididkan:Ilmu Tarbiyah dan Keguruan 16(2): 205–219. 

Damayanti, Rizki, ‘Islam Nusantara and Local Traditions: Role and Challenges in Indonesia’s Cultural 

Diplomacy and International Relations’, Mimbar Agama Budaya, 42.1 (2025), pp. 1–13, 

doi:10.15408/mimbar.v42i1.45750 

Fadlan, Muhammad Nida’, Ali Munhanif, and Agus Nilmada Azmi, ‘Pesantren Dan Islam Wasathiyah: 

Ulama, Tradisi Intelektual Dan Akar Sosial Moderasi Islam’, Kordinat: Jurnal Komunikasi Antar 

Perguruan Tinggi Agama Islam, 23.1 (2024), pp. 125–38, doi:10.15408/kordinat.v23i1.42062 

Fakih Fadilah Muttaqin and others, ‘Cultural Diplomacy in Global Governance: Reimagining 

Indonesia’s Soft Power Through Nahdlatul Ulama’s Islam Nusantara Paradigm’, Jurnal Indo-

Islamika, 15.1 (2025), pp. 77–92, doi:10.15408/jii.v15i1.47346. 

Husen, Kemal, and Muhammad Husni. 2025. “Peran Pesantren Dalam Meneguhkan Identitas Budaya 

Indonesia Di Tengah Arus Modernisasi.” 3: 387–97. 

Indah Wahyu Ningsih, Hasan Basri, and Andewi Suhartini, ‘History and Development of Pesantren in 

Indonesia’, Jurnal Eduscience, 10.1 (2023), pp. 340–56, doi:10.36987/jes.v10i1.3392. 

Jamil, Nur Aisyah, Muhammad Masyhuri, and Nur Ifadah. 2023. “Perspektif Sejarah Sosial Dan Nilai 

Edukatif Pesantren Dalam Pendidikan Islam.” 3(2). doi:10.15408/kordinat.v16i2.6442. 

Mita Silfiyasari, and Ashif Az Zhafi. 2020. “Peran Pesantren Dalam Pendidikan Karakter Di Era 

Globalisasi.” Jurnal Pendidikan Islam Indonesia 5(1): 127–35. doi:10.35316/jpii.v5i1.218. 

Nayes Pritaniya, ‘Jejak Islam Di Asia Tenggara: Kedatangan Hingga Pertautan Kebudayaan Serta Watak 

Dan Karakteristik Islam Di Asia Tenggara’, Majalah Ilmiah Tabuah, 29.1 (2025), p. 88, 

doi:10.37108/tabuah.v29i1.1752. 

Nurazmi Fauzi Majid and Nurwahidin, ‘The Role of Pesantren in Maintaining National Resilience in 

the Modern Era’, Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 13.1 (2025), pp. 13–25. 

Ningsih, Indah Wahyu, Hasan Basri, and Andewi Suhartini, ‘History and Development of Pesantren in 

Indonesia’, Jurnal Eduscience, 10.1 (2023), pp. 340–56, doi:10.36987/jes.v10i1.3392 



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research  

 

 

       89 

 

Pritaniya, Nayes, ‘Jejak Islam Di Asia Tenggara: Kedatangan Hingga Pertautan Kebudayaan Serta 

Watak Dan Karakteristik Islam Di Asia Tenggara’, Majalah Ilmiah Tabuah, 29.1 (2025), p. 88, 

doi:10.37108/tabuah.v29i1.1752 

Rizki Damayanti, ‘Islam Nusantara and Local Traditions: Role and Challenges in Indonesia’s Cultural 

Diplomacy and International Relations’, Mimbar Agama Budaya, 42.1 (2025), pp. 1–13, 

doi:10.15408/mimbar.v42i1.45750. 

Sutrisnawati, Mandaini Sufita, and Retno Pangestuti, ‘Pesantren Sebagai Media Moderasi Beragama Di 

Indonesia’, Jurnal Penelitian Agama, 25.1 (2024), pp. 89–103, doi:10.24090/jpa.v25i1.2024.pp89-103 

Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta. Alfabeta. 

Silvia, Elvi, and Muhammad Zainur. 2023. “Sejarah Lembaga Pendidikan Islam Di Nusantara: Surau, 

Pesantren Dan Madrasah.” Ri’ayah: Jurnal Sosial dan Keagamaan 8(02): 140–49. 

Soesilowati, Sartika. “Diplomasi Soft Power Indonesia Melalui Atase Pendidikan Dan Kebudayaan.” : 

293–308. 

Urfatullaila, L., Rahmawati, I., Lestrai, H., & Ismali, Z. (2022). Pengaruh Motivasi Intrinsik Terhadap 

Prestasi Belajar Siswa Pada Mata Pelajaran Bahasa Arab Kelas V di MI Al-Azkia Tenjolaya Bogor. 

As-Syar’i : Jurnal Bimbingan Dan Konseling Keluarga, 4(3), 266–275. 

https://doi.org/10.47476/assyari.v4i3.1191 

Waruwu, M. (2023). Pendekatan Penelitian Pendiidkan: Metode Penelitian Kuantitatif, Metode 

Menelitian Kualitatif dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixced Methode). Jurnal Pendidikan 

Tambusai, 7(1), 2896–2910. 

Zaman, Ali Noer, Cecep Effendi, Wachid Ridwan, Reza Fahlevi, Program Studi, Ilmu Politik, and 

Muhammadiyah Jakarta. “Diplomasi Budaya Indonesia.” : 1–12. 

 


