
Volume 1 Nomor 2 (2025) 

July – December 2025 

Page: 91-98 

Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno 

YIIM 

https://journal.irsyad.org/index.php/      
 

 
 

 

Published by Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno; Indonesia 

 

Komunitas Muslim Cham di Vietnam: Tinjauan Historis, Struktur 

Keagamaan Bani Sunni, dan Kondisi Sosial Ekonomi Kontemporer 

The Cham Muslim Community in Vietnam: Historical Overview, Sunni Religious Structure, and Contemporary Socioeconomic Conditions 

 

Fatimah Nur Azizah1, Tien Kamila Al Widad2, Putri Agustin Sulistyowati3 

1,2,3 Prodi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu Tarbiyah, Universitas Islam Negeri Raden Mas Said 

Surakarta, Indonesia; fatimahnurazizah175@gmail.com  

 

 

 

Article history  Submitted: 2025/08/15; Revised: 2025/10/25; Accepted: 2025/12/16 

Abstract 

 

 

 

 

 

 
The Cham Muslim community in Vietnam is an ethno-religious minority with complex 

historical, theological, and socio-economic dynamics, particularly the Cham Bani 

group, which practices an indigenized Islam through a blend of Islamic teachings, 

Hindu traditions, and local customs. This study aims to analyze the historical 

development of Islam in the Champa region, examine the religious structure of the 

Cham Bani and its relationship with the Sunni Cham, and evaluate the socio-economic 

adaptation of this community in the context of contemporary Vietnamese policy. The 

study uses a qualitative method with a descriptive-analytical library study approach 

to academic literature, historical documents, and research reports published in 2020–

2025. Data analysis is conducted thematically with an emphasis on historical, religious, 

and socio-economic dimensions, and is interpreted using the framework of cultural 

resilience theory. The results show that the dichotomy of the Cham Bani and the Sunni 

Cham is rooted in two distinct phases of Islamization and reinforced by the diaspora 

after the collapse of the Champa Kingdom. The Cham Bani maintain their identity 

through distinctive clerical structures, such as the role of Acar and Modoun, and ritual 

practices as adaptive strategies to deal with the pressures of modernization, the Đổi 

Mới policy, and the transnational purification of Islam. In conclusion, the Cham Bani 

represent an active and dynamic form of minority cultural resilience. This research 

contributes to the enrichment of studies on Muslim minorities in Southeast Asia and 

serves as a reference for formulating more inclusive development policies. 

Keywords  Cham Bani, Cham Sunni, Muslim Minority, Syncretism, Vietnam. 

 

 © 2025 by the authors. This is an open-access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY SA) license, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/. 

 

PENDAHULUAN 

Vietnam, sebagai negara dengan mayoritas penduduk non-Muslim, menampilkan keragaman 

komunitas Muslim yang beragam, termasuk kelompok etnis Cham. Secara sosiologis dan teologis, 

kelompok ini diklasifikasikan ke dalam dua kategori utama: Cham Sunni yang berorientasi pada 

ortodoksi Islam global, serta Cham Bani (atau Cham Awal) yang mempraktikkan bentuk Islam yang telah 

terindigenisasi secara mendalam dengan tradisi leluhur(Rahman et al., 2025). Eksistensi mereka berakar 

pada sejarah Kerajaan Champa, namun dinamika kontemporer menunjukkan bahwa identitas mereka 

terus dinegosiasikan di tengah proses modernisasi. 

Studi sebelumnya sering memandang Cham Bani sebagai kelompok "sinkretis" dalam perspektif 

statis. Namun, penelitian terkini dalam lima tahun terakhir menyoroti bagaimana komunitas ini secara 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Komunitas Muslim Cham di Vietnam: Tinjauan Historis, Struktur Keagamaan Bani Sunni, dan Kondisi Sosial Ekonomi Kontemporer 

Fatimah Nur Azizah et al,.) 

 

92  

 

aktif memanfaatkan "folklore" dan ritual leluhur sebagai mekanisme ketahanan budaya (cultural 

resilience) untuk menolak asimilasi penuh, baik dari kebijakan negara maupun gerakan purifikasi Islam 

transnasional(Rahman et al., 2025) . Penelitian ini didorong oleh kebutuhan untuk memahami posisi 

Cham Bani bukan sebagai artefak historis semata, melainkan sebagai aktor modern yang berinteraksi 

dengan kebijakan negara. Kebijakan pembangunan nasional (seperti National Target Program 2021-2025) 

telah mendorong transformasi infrastruktur, namun sekaligus menimbulkan tantangan baru terkait 

komodifikasi budaya dan marjinalisasi praktik ritual adat untuk kepentingan pariwisata. 

Permasalahan utama yang diangkat adalah: Bagaimana komunitas Cham Bani mempertahankan 

struktur keagamaan unik mereka (seperti peran klerus Acar) dan beradaptasi secara sosial-ekonomi di era 

pasca-Đổi Mới? Tujuan penelitian ini meliputi: (1) rekonstruksi perkembangan historis Islam di Champa 

dengan perspektif kontemporer, (2) analisis ketegangan antara ortodoksi dan praktik lokal Cham Bani, 

serta (3) evaluasi dampak kebijakan sosio-ekonomi Vietnam periode 2020-2025 terhadap kesejahteraan 

minoritas Muslim ini. Penelitian ini diharapkan berkontribusi pada literatur mengenai religious literacy 

dan minority resilience di Asia Tenggara (Rahmi et al., 2025), serta menjadi acuan bagi pembuat kebijakan 

dalam merancang pembangunan inklusif bagi etnis minoritas.  

METODE 

Penelitian ini menerapkan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library 

research) yang bersifat deskriptif-analitis. Sumber data primer terdiri dari literatur sekunder, mencakup 

buku, jurnal ilmiah, artikel akademik, laporan penelitian, serta dokumen sejarah yang berkaitan dengan 

komunitas Muslim Cham di Vietnam. Penelitian ini juga memanfaatkan sumber-sumber daring yang 

terpercaya untuk melengkapi data. Teknik pengumpulan data dilaksanakan melalui analisis isi (content 

analysis) terhadap teks-teks yang telah dipilih, dengan fokus pada tiga dimensi utama: historis, 

keagamaan, dan sosial-ekonomi. Instrumen penelitian berupa matriks analisis yang dirancang untuk 

mengklasifikasikan data berdasarkan tema-tema kunci, seperti asal-usul etnis, masuknya Islam, struktur 

keagamaan, kebijakan negara, serta kondisi ekonomi. Prosedur penelitian dimulai dengan identifikasi 

masalah dan pengumpulan sumber, diikuti oleh seleksi dan verifikasi data, kemudian dilanjutkan dengan 

analisis mendalam menggunakan teknik triangulasi sumber untuk memastikan validitas data. Analisis 

data dilakukan secara tematik (thematic analysis) dengan mengelompokkan data ke dalam kategori-

kategori yang telah ditetapkan, kemudian diinterpretasi dalam konteks teori yang relevan, khususnya 

teori ketahanan budaya (cultural resilience) sebagaimana dikembangkan oleh. (Noseworthy et al., 2022) 

Keterbatasan penelitian ini terletak pada absensi data lapangan (field research) yang dapat memperkaya 

temuan. Namun, penelitian ini berupaya mengimbanginya dengan mendalami analisis tekstual dan 

kontekstual dari sumber-sumber yang tersedia. Pendekatan multidisipliner yang diterapkan diharapkan 

dapat memberikan gambaran holistik tentang komunitas Muslim Cham di Vietnam.  

TEMUAN DAN PEMBAHASAN 

 Jejak historis perkembangan pesantren di Indonesia 

Istilah "Bani" berasal dari bahasa Arab yang bermakna "anak", dan masyarakat Cham meyakini 

bahwa mereka merupakan keturunan Nabi Adam A.S., sebagaimana tercermin dalam kalimat "Ya Bani 

Adam" yang berarti "Wahai anak-anak Adam". Mayoritas Cham Bani bermukim di wilayah Ninh 

Thuan dan Binh Thuan, Vietnam Selatan, yang merupakan lokasi bekas Paduranga atau bagian dari 

Kerajaan Champa (Maharani et al., 2025) . Definisi "Cham Bani" secara historis bersifat dinamis dan 

kontekstual, sebagaimana dikemukakan Noseworthy, di mana tidak semua "Bani" mengidentifikasi diri 



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research  

 

 

       93 

 

sebagai Muslim, dan proses "menjadi Muslim" berakar pada interpretasi lokal daripada global, dengan 

pengaruh antara Tiongkok dan Arab. 

Kerajaan Champa, yang pernah berkuasa di wilayah yang kini dikenal sebagai Vietnam tengah 

dan selatan, berasal dari masyarakat Melayu Polinesia dan eksis dari tahun 192 M hingga 1832 M. 

Dikenal sebagai Chăm Pa dalam bahasa Vietnam atau Chiêm Thành dalam catatan Hán Việt, kerajaan 

ini menguasai wilayah tersebut selama beberapa abad, dengan nama "Champa" tercatat sejak 658 M 

dalam prasasti Sanskrit yang ditemukan di Vietnam Tengah, di bawah pimpinan Bhadravarnom. 

Kerajaan ini menerima pengaruh Tiongkok pada akhir abad ke-13, yang kemudian memudar pada abad 

ke-15, sementara dari perspektif budaya, bahasa, dan etnologi, ia memiliki keterkaitan erat dengan 

masyarakat Melayu di Semenanjung dan Nusantara. 

Islam telah hadir di tanah Champa sejak abad ke-10 Masehi, dengan bukti historis seperti 

perwakilan Cham Muslim di Tiongkok pada masa Hsiente (954-959 Masehi), termasuk sosok Pu-Ho 

San (kemungkinan Abu Hasan) yang menyampaikan hadiah kepada Kaisar Tiongkok, serta catatan 

dalam Sung Shih Shih yang menyebutkan pengucapan "A-Lo-Ho-Ki-Pai" (Allahu Akbar) saat 

menyembelih kerbau. Komunitas Muslim Cham memiliki warisan sejarah yang panjang, meskipun kini 

mereka merupakan minoritas etno-religius yang kompleks di Vietnam, di mana Islam diakui sebagai 

agama minoritas dengan sekitar 1% populasi, mencakup lebih dari 130.000 Muslim secara keseluruhan, 

termasuk komunitas Cham Melayu di Ho Chi Minh City yang berjumlah lebih dari 5.000 orang. Di 

bawah kebijakan negara sosialis, komunitas ini terus menavigasi identitas mereka, sebuah proses yang 

menjadi fokus kajian sarjana kontemporer (Noseworthy, 2021). 

Masuknya Islam di Champa 

Islam diperkenalkan ke Vietnam melalui inisiatif Khalifah Usman bin Affan pada tahun 650 M, 

yang mengutus utusan Muslim ke Vietnam dan Dinasti Tang di Tiongkok untuk berdagang dan 

menyebarkan ajaran Islam (Sonia & Cory, 2024). Interaksi ini didukung oleh dokumen Dinasti Tiongkok 

yang mencatat adaptasi orang Cham terhadap Islam pada akhir abad ke-10 dan awal abad ke-11, serta 

catatan Dinasti Song yang menunjukkan perkembangan Islam pada abad ke-10 hingga ke-11. Temuan 

arkeologis dua makam pedagang Muslim di Phan Rang, Paduranga, Champa Selatan, menegaskan 

keberadaan komunitas Muslim awal. Islam secara resmi masuk ke Vietnam pada abad ke-7 M melalui 

pedagang dari Gujarat, Persia, dan Arab yang beroperasi di pesisir Kerajaan Champa(Sonia & Cory, 

2024) .  

Proses Masuk dan Perkembangan Islam di Champa 

Islamisasi di Champa berlangsung dalam dua fase: pertama (abad ke-10 hingga ke-14) melalui 

kontak maritim intens dengan Muslim dari Timur Tengah dan Afrika Utara, dan kedua (abad ke-15 

hingga ke-18) melalui pengaruh Muslim Melayu dari Kesultanan Malaka, yang mempercepat 

penyebaran dan interpretasi lokal ajaran Islam. Pada abad ke-17, di bawah Raja Po Rome, muncul 

kelompok Cham Bani yang mempraktikkan Islam sinkretis, menggabungkan ritual Islam dengan 

elemen Hindu dan adat lokal, yang memicu penentangan dari kelompok Hindu/tradisional (Zulkifli et 

al., 2018). Keruntuhan Kerajaan Champa pada abad ke-18 mendorong diaspora ke Kamboja dan Asia 

Tenggara, memfasilitasi interaksi dengan Muslim Melayu Sunni ortodoks. Ketika sebagian komunitas 

kembali ke Vietnam pada pertengahan abad ke-18 dan menetap di An Giang, mereka memperkenalkan 

Islam Sunni murni (Cham Islam), menciptakan dikotomi permanen dengan Cham Bani, yang 

mencerminkan gelombang Islamisasi berbeda di Asia Tenggara (Zulkifli et al., 2018).  

  



Komunitas Muslim Cham di Vietnam: Tinjauan Historis, Struktur Keagamaan Bani Sunni, dan Kondisi Sosial Ekonomi Kontemporer 

Fatimah Nur Azizah et al,.) 

 

94  

 

Dua kelompok Keagamaan Utama : Bani dan Sunni  

Etnis Cham terbagi menjadi beberapa kelompok Islam yaitu, Cham Bani yang  menganut tradisi 

Islam, Cham Balamon yang menganut tradisi Hindu dan Cham Islam yang menganut tradisi Islam 

Sunni. Terbaginya Cham menjadi Cham Balamon dan Cham Bani berawal dari penolakan terhadap 

kelompok yang menganut agama Islam oleh kelompok yang menganut kepercayaan lokal, sehingga 

pada abad ke-17 oleh raja Po Rome diterapkan kebijakan pemikiran ganda atau dualitas sinkretik. 

Sekilas Cham Bani dan Cham Balamon terlihat sebagai dua agama yang berbeda, namum jika dilihat 

dari sejarah Cham mereka merupakan hasil dari satu agama yang sama, yaitu Islam. Dewa yang 

disembah oleh Cham Bani dan Cham Balamon adalah dewa yang sama dengan nama dan cara 

pemujaan yang berbeda (Tuyen, 2010).  

Struktur kepemimpinan Cham Bani dalam menjalankan praktik ibadahnya dibagi menjadi 

beberapa tingkatan yaitu:  

1. Po Gru sebagai pemimpin agama tertinggi yang dipilih langsung oleh masyarakat Cham Bani 

dan yang menjadi imam saat melakukan ibadah shalat di masjid, mengadakan upacara-upacara 

keagamaan serta menjadi penengah dalam menyelesaikanberbagai permasalahan yang ada di 

masyarakat Cham Bani.   

2. Imam merupakan pemimpin yang telah menjalani tugas selama lebih dari 15 tahun, memimpin 

upacara keagamaan serta harus memiliki pemahaman yang lebih dalam mengenai agama 

Cham Bani.   

3. Khatib yang memiliki tugas untuk memberikan khutbah di thang magik pada saat melakukan 

shalat Jum’at, khatib hanya berperan dalam upacara keagamaan dan tidak memiliki kewajiban 

untuk memberikan ajaran Cham Bani.  

4. Mutin atau Madintan merupakan pemimpin yang menjadi pengajar anak-anak mengenai Al-

Qur’an serta memimpin upacara keagamaan, dan yang kelima yaitu Acar yang merupakan 

pemimpin baru yang harus menjalani pelatihan membaca dan memahami Al-Qur’an dan 

terbagi menjadi 4 tingkatan yaitu; Jamak, Talavi, Poâ Sit, dan Poâ Prong. 

Struktur Keagamaan Cham Bani Dalam masyarakat Cham Bani, sistem keagamaan dan ritual 

dibedakan menjadi dua kategori: urusan yang melibatkan Po Aruwat atau Po Auluah, thang magik 

(masjid), serta ritual Islam seperti pernikahan dan pemakaman, yang dipimpin oleh Acar pemimpin 

agama yang menguasai Al-Qur'an. Sementara itu, urusan terkait Po Yang atau dewa leluhur serta ritual 

non-Islam dipimpin oleh Modoun. Pembagian ini mencerminkan adaptasi unsur Islam murni dengan 

praktik lokal yang berbeda dari Islam umum, di mana nama sakral seperti Auluah atau Aruwat 

(penyebutan Allah) dan Yang (dewa atau roh leluhur) diberi gelar kehormatan "Po", yang merujuk pada 

objek kepercayaan secara umum (Malikussaleh, 2017) 

Dukungan dan Perkembangan Istilah Cham 

Dukungan dari Republik Vietnam (Vietnam Selatan, 1955–1975) dan komunitas di provinsi Tây 

Ninh serta An Giang memengaruhi kelompok Cham. Di Kamboja, mereka bersifat tradisionalis atau 

modernis, dengan pengaruh gerakan Vietnam yang mendorong sikap tradisionalis sambil 

menjangkau Cham Bani melalui reformisme. Ekspansi Gerakan Cham Islam ke Tây Ninh, Saigon, dan 

Châu Đô´c memberikan konotasi baru pada istilah 'Cam Biruw' dan 'Cam Islam'. 'Cam Biruw' secara 



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research  

 

 

       95 

 

berturut-turut merujuk pada Sunni Syafi'i di Paṇḍ uran˙ga (awal abad ke-19), Cham di Cochinchina 

(awal abad ke-20), serta reformis/modernis (1960-an), dan dianggap bagian dari 'Cam 

Asalam/Asulam' lama yang menunjukkan 'seluruh Muslim Cham' (abad ke-19). Kesamaan dengan 

'Cam Islam' mungkin disengaja. Dari perspektif Bani, 'Cam Islam' menunjukkan upaya 'mengubah' 

Cham Bani, sedangkan dari sudut pandang Cam Biruw/Islam/Asulam, mereka memandang Bani 

sebagai kelompok yang memerlukan dakwah. 

Kehidupan Sosial-Ekonomi dan Tantangan Kontemporer 

Krisis ekonomi Vietnam pada 1980-an, akibat kehancuran pascaperang, ketidakefisienan 

ekonomi terencana, dan melemahnya dukungan komunis, memicu kelangkaan dan kemiskinan. 

Kebijakan Đổi Mới (1986) memperkenalkan liberalisasi pasar, mengakui sektor swasta, dan membuka 

perdagangan internasional, menstabilkan ekonomi sambil mempertahankan peran negara (Trang et al., 

2024). Perubahan ini memengaruhi komunitas Cham, termasuk revitalisasi keagamaan melalui tokoh 

seperti Mã Thành Lâm, yang pada 1959 terinspirasi oleh Islam ortodoks di Châu Đốc dan mendirikan 

Asosiasi Muslim Cham-Vietnam (CVMA) pada 1961. CVMA fokus pada Islamisasi internal, pembinaan 

ritual, dan pengiriman guru Sunni, meskipun menghadapi resistensi dan konflik dengan Cham Bani. 

Transformasi ekonomi dan gerakan Islam ini mencerminkan adaptasi pascaperang terhadap perubahan 

sosial (Wahida, 2023) 

Asimilasi Sosial-Ekonomi  

Pembangunan Infrastruktur Dataran Tinggi. 

Pengembangan infrastruktur di wilayah pegunungan, yang mencakup jaringan jalan raya, sistem 

transportasi, serta infrastruktur komunikasi, memainkan peran penting dalam mengurangi 

kesenjangan sosial-ekonomi antara daerah pegunungan dan perkotaan. Peningkatan kualitas 

infrastruktur tersebut memfasilitasi aksesibilitas bagi masyarakat agraris terhadap pasar produk 

pertanian, layanan kesehatan, dan peluang pendidikan, yang sebelumnya terbatas oleh isolasi 

geografis. Hal ini secara signifikan berkontribusi pada peningkatan produktivitas serta pendapatan 

rumah tangga di tingkat lokal.(Management, 2022) 

Selain itu, data empiris menunjukkan bahwa infrastruktur yang memadai dapat mendorong 

percepatan pertumbuhan ekonomi regional melalui penguatan konektivitas antarwilayah (Wagstaff et 

al., 2020). Aksesibilitas jalan yang optimal serta keandalan moda transportasi memungkinkan aliran 

perdagangan lintas daerah, daya tarik investasi, serta penyebaran informasi dan teknologi. Akibatnya, 

konektivitas yang diperkuat tersebut turut memperkokoh integrasi sosial antara komunitas 

pegunungan dengan masyarakat luas secara keseluruhan. 

Interaksi Sosial antara Masyarakat Dataran Tinggi dan Masyarakat Mayoritas (Kinh) 

Interaksi sosial memainkan peran krusial dalam membangun hubungan harmonis serta 

memastikan kesetaraan peluang di antara kelompok masyarakat yang beragam, seperti komunitas 

pegunungan dan kelompok mayoritas Kinh.(Spencer et al., 2003) Partisipasi aktif dalam kegiatan sosial, 

ekonomi, dan budaya memfasilitasi pertukaran nilai-nilai serta pengalaman, yang pada gilirannya 

mengurangi ketakutan atau kesalahpahaman terhadap kelompok lain. Temuan penelitian 

mengindikasikan bahwa peningkatan frekuensi interaksi sosial dapat memperkuat jaringan sosial dan 

mengurangi stereotip negatif. 



Komunitas Muslim Cham di Vietnam: Tinjauan Historis, Struktur Keagamaan Bani Sunni, dan Kondisi Sosial Ekonomi Kontemporer 

Fatimah Nur Azizah et al,.) 

 

96  

 

Selain itu, interaksi sosial yang efektif berkontribusi pada pembentukan modal sosial, yakni nilai-

nilai yang timbul dari kepercayaan timbal balik dan kolaborasi. Modal sosial ini berfungsi sebagai 

fondasi utama untuk memperluas akses terhadap peluang ekonomi, termasuk lapangan kerja, inisiatif 

bisnis baru, dan jaringan pendidikan, yang sebelumnya terbatas bagi komunitas pegunungan(Hoang 

et al., 2023) . Dengan demikian, interaksi sosial tidak hanya memperbaiki dinamika antarindividu, 

tetapi juga mendukung eksploitasi sumber daya ekonomi yang lebih komprehensif. 

Migrasi Masyarakat Dataran Tinggi ke Kota untuk Mencari Pekerjaan 

Migrasi internal penduduk dari kawasan dataran tinggi menuju pusat urban atau wilayah 

dataran rendah seringkali dipertimbangkan sebagai opsi strategis rumah tangga dalam rangka 

meningkatkan kesejahteraan ekonomi secara signifikan. Ketika individu bermobilitas ke lokasi yang 

menawarkan peluang kerja yang lebih substansial, probabilitas mereka untuk memperoleh pendapatan 

yang stabil, mengakses pelatihan vokasi, serta meraih jenjang pendidikan yang lebih tinggi turut 

meningkat (Owotemu et al., 2024). Proses mobilitas ini memfasilitasi perolehan modal finansial oleh 

keluarga migran yang kemudian dikirim kembali ke komunitas asal dalam bentuk remitansi, yang 

merupakan kontribusi vital bagi ekonomi pedesaan. 

Di samping transfer finansial, para migran yang kembali (return migrants) ke daerah asal 

umumnya membawa serta akumulasi pengalaman kerja, kemampuan baru (skill sets), dan jaringan 

sosial yang telah diperluas. Akuisisi modal manusia (human capital) ini secara fungsional memperkuat 

kapasitas sumber daya manusia di tingkat komunitas asal, sekaligus menjadi dukungan esensial bagi 

proliferasi usaha mikro serta inisiatif pengembangan ekonomi lainnya (Olonisakin, 2023). Kajian 

mutakhir secara konsisten mengemukakan bahwa migrasi internal justru dapat diinterpretasikan 

sebagai mekanisme transfer modal jangka panjang yang signifikan bagi peningkatan kapasitas dan 

pembangunan ekonomi di kawasan pedesaan. 

SIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa komunitas Muslim Cham di Vietnam memiliki dikotomi 

etno-religius yang kompleks, berakar pada dua fase historis Islamisasi kontak awal Timur Tengah dan 

pengaruh signifikan Muslim Melayu yang diperparah oleh diaspora pasca-Kerajaan Champa. 

Pembahasan menunjukkan bahwa Cham Bani adalah kelompok sinkretis yang memadukan Islam 

dengan tradisi Hindu/lokal, dan kelompok ini secara aktif menggunakan ritual adat serta struktur 

klerikal unik mereka (dipimpin oleh Acar dan Modoun) sebagai mekanisme ketahanan budaya (cultural 

resilience) untuk mempertahankan identitas. Di tengah tekanan modernisasi kebijakan Đổi Mới dan 

gerakan purifikasi Islam, adaptasi ini menjadi strategi utama untuk menavigasi status minoritas mereka 

di Vietnam. Secara keseluruhan, studi kasus Cham Bani memperlihatkan bagaimana komunitas 

minoritas etno-religius berhasil mengelola dualitas teologis dan tekanan sosial-ekonomi melalui 

revitalisasi budaya yang berkelanjutan, bersifat etnografis untuk memahami lebih dalam praktik sehari-

hari dan persepsi generasi muda Cham terhadap warisan budaya dan agama merek. 

REFERENSI  

Alwi, B. M. 2020. “Pondok Pesantren: Ciri Khas, Perkembangan, Dan Sistem Pendidikannya.” lentera 

pendididkan:Ilmu Tarbiyah dan Keguruan 16(2): 205–219. 

Hoang, T., Dang, N., Thien, N., Duc, N., & Vo, H. (2023). Sectoral volatility spillovers and their 

determinants. Economic Change and Restructuring, 56(1), 681–700. https://doi.org/10.1007/s10644-



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research  

 

 

       97 

 

022-09446-9 

Maharani, E. A., Fauziah, N., & Shoheh, M. (2025). Islam Di Vietnam : Letak Geografis Dan Sejarah Awal 

Masuknya Islam Di Vietnam Tengah Dan Selatan Islam In Vietnam : Geographical Location And 

Early History Of The Entry Of Islam In Central And Southern Vietnam. Jicn: Jurnal Intelek Dan 

Cendikiawan Nusantara, 2(3), 2353–2360. 

Malikussaleh. (2017). Studi Komparatif Pelaksanaan Peradilan Islam Di Negara Malaysia Dan Saudi 

Arabia. Studi Komparatif Prlasanaan Pendidikan Islam, 2(2), 445–471. 

Management, D. (2022). Agroforestry Practices in Centeral Ethipoia: Implication for Deforestation and 

Land Degradation Management. International Journal of Current Research and Academic Review, 

10(08), 133–140. 

Noseworthy. (2021). Humanities and social sciences research. Journal of Humanities and Sosial Sciences 

Research, 3(1), 21. 

Noseworthy, W. B., Thi, P., & Huyen, T. (2022). Praxis and policy : Discourse on Cham Bani religious 

identity in Vietnam. Journal of Southeast Asian Studies, 53(4), 733–761. 

Olonisakin, T. T. (2023). Determinants of support for social integration in South Africa : The roles of race 

relations , social distrust , and racial identification. J Community Appl Soc Psychol, 33(July), 56–71. 

https://doi.org/10.1002/casp.2644 

Owotemu, A. E., Ifechi-fred, N., & Faleti, A. (2024). Contributions of Diaspora Remittances to Economic 

Growth & Development in Nigeria : A Housing Finance & Infrastructure Perspective 2000-2023. 

Journal of Service Science and Management, 17, 321–344. https://doi.org/10.4236/jssm.2024.174016 

Rahman, M. M., Khatun, R., & Rana, S. (2025). The Vietnamese Cham Muslim Community : An 

Ethnocultural Study in the Context of Faith and Practices. IJRIISS, IX(2454), 6585–6591. 

https://doi.org/10.47772/IJRISS 

Rahmi, L., Sandora, L., & Alfi, M. (2025). Religious literacy for strengthening identity and solidarity of 

the Cham Muslim Community in Cambodia. Record and Library Journal, 11(1), 99–112. 

https://doi.org/10.20473/rlj.V11-I1.2025.99-112.Open 

Sonia, G., & Cory, S. (2024). Kepentingan Vietnam Dalam Meningkatkan Kerja Sama Dengan Amerika 

Serikat Melalui Comprehensive Partnership ( 2013-2023 ). Frequency of International Relations, 6(2), 

29–53. 

Spencer, S., Associate, S., & Policy, M. (2003). Conference Jointly organised by The European 

Commission and the OECD. The European Commission and the OECD, 63, 1–43. 

Tuyen, Q. D. (2010). Cham Culture and Traditions Understanding Their Worldview Through Custodianship 

and Philosophy. https://doi.org/10.1007/978-981-99-3350-1 

Wagstaff, A., Eozenou, P., & Smitz, M. (2020). Out-of-Pocket Expenditures on Health : A Global 

Stocktake. 124 The World Bank Research Observer, 35(2), 2–35. https://doi.org/10.1093/wbro/lkz009 

Wahida, K. (2023). Efek Globalisasi Yang Dihadapi Masyarakat Kontemporer Terhadap Perekonomian. 

Hormani : Jurnal Ilmu Komunikasi Dan Sosial, 1(1), 2–12. 

Zulkifli, I., Kamiruddin, & Ahamd, A. (2018). the influence of hinduism toward islam bani: study of 

religious thought of muslim campa,viet nam. Ilmu Ushuluddin, 5(1), 1–14. 

Hoang, T., Dang, N., Thien, N., Duc, N., & Vo, H. (2023). Sectoral volatility spillovers and their 

determinants. Economic Change and Restructuring, 56(1), 681–700. https://doi.org/10.1007/s10644-

022-09446-9 

Maharani, E. A., Fauziah, N., & Shoheh, M. (2025). Islam Di Vietnam : Letak Geografis Dan Sejarah Awal 

Masuknya Islam Di Vietnam Tengah Dan Selatan Islam In Vietnam : Geographical Location And 

Early History Of The Entry Of Islam In Central And Southern Vietnam. Jicn: Jurnal Intelek Dan 

Cendikiawan Nusantara, 2(3), 2353–2360. 



Komunitas Muslim Cham di Vietnam: Tinjauan Historis, Struktur Keagamaan Bani Sunni, dan Kondisi Sosial Ekonomi Kontemporer 

Fatimah Nur Azizah et al,.) 

 

98  

 

Malikussaleh. (2017). Studi Komparatif Pelaksanaan Peradilan Islam Di Negara Malaysia Dan Saudi 

Arabia. Studi Komparatif Prlasanaan Pendidikan Islam, 2(2), 445–471. 

Management, D. (2022). Agroforestry Practices in Centeral Ethipoia: Implication for Deforestation and 

Land Degradation Management. International Journal of Current Research and Academic Review, 

10(08), 133–140. 

Noseworthy. (2021). Humanities and social sciences research. Journal of Humanities and Sosial Sciences 

Research, 3(1), 21. 

Noseworthy, W. B., Thi, P., & Huyen, T. (2022). Praxis and policy : Discourse on Cham Bani religious 

identity in Vietnam. Journal of Southeast Asian Studies, 53(4), 733–761. 

Olonisakin, T. T. (2023). Determinants of support for social integration in South Africa : The roles of race 

relations , social distrust , and racial identification. J Community Appl Soc Psychol, 33(July), 56–71. 

https://doi.org/10.1002/casp.2644 

Owotemu, A. E., Ifechi-fred, N., & Faleti, A. (2024). Contributions of Diaspora Remittances to Economic 

Growth & Development in Nigeria : A Housing Finance & Infrastructure Perspective 2000-2023. 

Journal of Service Science and Management, 17, 321–344. https://doi.org/10.4236/jssm.2024.174016 

Rahman, M. M., Khatun, R., & Rana, S. (2025). The Vietnamese Cham Muslim Community : An 

Ethnocultural Study in the Context of Faith and Practices. IJRIISS, IX(2454), 6585–6591. 

https://doi.org/10.47772/IJRISS 

Rahmi, L., Sandora, L., & Alfi, M. (2025). Religious literacy for strengthening identity and solidarity of 

the Cham Muslim Community in Cambodia. Record and Library Journal, 11(1), 99–112. 

https://doi.org/10.20473/rlj.V11-I1.2025.99-112.Open 

Sonia, G., & Cory, S. (2024). Kepentingan Vietnam Dalam Meningkatkan Kerja Sama Dengan Amerika 

Serikat Melalui Comprehensive Partnership ( 2013-2023 ). Frequency of International Relations, 6(2), 

29–53. 

Spencer, S., Associate, S., & Policy, M. (2003). Conference Jointly organised by The European 

Commission and the OECD. The European Commission and the OECD, 63, 1–43. 

Tuyen, Q. D. (2010). Cham Culture and Traditions Understanding Their Worldview Through Custodianship 

and Philosophy. https://doi.org/10.1007/978-981-99-3350-1 

Wagstaff, A., Eozenou, P., & Smitz, M. (2020). Out-of-Pocket Expenditures on Health : A Global 

Stocktake. 124 The World Bank Research Observer, 35(2), 2–35. https://doi.org/10.1093/wbro/lkz009 

Wahida, K. (2023). Efek Globalisasi Yang Dihadapi Masyarakat Kontemporer Terhadap Perekonomian. 

Hormani : Jurnal Ilmu Komunikasi Dan Sosial, 1(1), 2–12. 

Zulkifli, I., Kamiruddin, & Ahamd, A. (2018). the influence of hinduism toward islam bani: study of 

religious thought of muslim campa,viet nam. Ilmu Ushuluddin, 5(1), 1–14. 

 


