Volume 1 Nomor 2 (2025) Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno
July — December 2025 YIIM -
Page: 91-98 https://journal.irsyad.org/index.php/

Komunitas Muslim Cham di Vietnam: Tinjauan Historis, Struktur

Keagamaan Bani Sunni, dan Kondisi Sosial Ekonomi Kontemporer

The Cham Muslim Community in Vietnam: Historical Overview, Sunni Religious Structure, and Contemporary Socioeconomic Conditions

Fatimah Nur Azizah!, Tien Kamila Al Widad? Putri Agustin Sulistyowati3

123 Prodi Pendidikan Agama Islam, Fakultas lmu Tarbiyah, Universitas Islam Negeri Raden Mas Said
Surakarta, Indonesia; fatimahnurazizah175@gmail.com

Article history Submitted: 2025/08/15; Revised: 2025/10/25; Accepted: 2025/12/16

Abstract The Cham Muslim community in Vietnam is an ethno-religious minority with complex
historical, theological, and socio-economic dynamics, particularly the Cham Bani
group, which practices an indigenized Islam through a blend of Islamic teachings,
Hindu traditions, and local customs. This study aims to analyze the historical
development of Islam in the Champa region, examine the religious structure of the
Cham Bani and its relationship with the Sunni Cham, and evaluate the socio-economic
adaptation of this community in the context of contemporary Vietnamese policy. The
study uses a qualitative method with a descriptive-analytical library study approach
to academic literature, historical documents, and research reports published in 2020-
2025. Data analysis is conducted thematically with an emphasis on historical, religious,
and socio-economic dimensions, and is interpreted using the framework of cultural
resilience theory. The results show that the dichotomy of the Cham Bani and the Sunni
Cham is rooted in two distinct phases of Islamization and reinforced by the diaspora
after the collapse of the Champa Kingdom. The Cham Bani maintain their identity
through distinctive clerical structures, such as the role of Acar and Modoun, and ritual
practices as adaptive strategies to deal with the pressures of modernization, the D&i
Moi policy, and the transnational purification of Islam. In conclusion, the Cham Bani
represent an active and dynamic form of minority cultural resilience. This research
contributes to the enrichment of studies on Muslim minorities in Southeast Asia and
serves as a reference for formulating more inclusive development policies.

Keywords Cham Bani, Cham Sunni, Muslim Minority, Syncretism, Vietnam.

@ @ © 2025 by the authors. Thisis an open-access publication under the terms and conditions of the
Creative Commons Attribution 4.0 International  (CC  BY SA)  license,

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/.

PENDAHULUAN

Vietnam, sebagai negara dengan mayoritas penduduk non-Muslim, menampilkan keragaman
komunitas Muslim yang beragam, termasuk kelompok etnis Cham. Secara sosiologis dan teologis,
kelompok ini diklasifikasikan ke dalam dua kategori utama: Cham Sunni yang berorientasi pada
ortodoksi Islam global, serta Cham Bani (atau Cham Awal) yang mempraktikkan bentuk Islam yang telah
terindigenisasi secara mendalam dengan tradisi leluhur(Rahman et al., 2025). Eksistensi mereka berakar
pada sejarah Kerajaan Champa, namun dinamika kontemporer menunjukkan bahwa identitas mereka
terus dinegosiasikan di tengah proses modernisasi.

Studi sebelumnya sering memandang Cham Bani sebagai kelompok "sinkretis" dalam perspektif

statis. Namun, penelitian terkini dalam lima tahun terakhir menyoroti bagaimana komunitas ini secara

Published by Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno; Indonesia


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Komunitas Muslim Cham di Vietnam: Tinjauan Historis, Struktur Keagamaan Bani Sunni, dan Kondisi Sosial Ekonomi Kontemporer

Fatimah Nur Azizah et al,.)

aktif memanfaatkan "folklore" dan ritual leluhur sebagai mekanisme ketahanan budaya (cultural
resilience) untuk menolak asimilasi penuh, baik dari kebijakan negara maupun gerakan purifikasi Islam
transnasional(Rahman et al., 2025) . Penelitian ini didorong oleh kebutuhan untuk memahami posisi
Cham Bani bukan sebagai artefak historis semata, melainkan sebagai aktor modern yang berinteraksi
dengan kebijakan negara. Kebijakan pembangunan nasional (seperti National Target Program 2021-2025)
telah mendorong transformasi infrastruktur, namun sekaligus menimbulkan tantangan baru terkait
komodifikasi budaya dan marjinalisasi praktik ritual adat untuk kepentingan pariwisata.

Permasalahan utama yang diangkat adalah: Bagaimana komunitas Cham Bani mempertahankan
struktur keagamaan unik mereka (seperti peran klerus Acar) dan beradaptasi secara sosial-ekonomi di era
pasca-Ddi Méi? Tujuan penelitian ini meliputi: (1) rekonstruksi perkembangan historis Islam di Champa
dengan perspektif kontemporer, (2) analisis ketegangan antara ortodoksi dan praktik lokal Cham Bani,
serta (3) evaluasi dampak kebijakan sosio-ekonomi Vietnam periode 2020-2025 terhadap kesejahteraan
minoritas Muslim ini. Penelitian ini diharapkan berkontribusi pada literatur mengenai religious literacy
dan minority resilience di Asia Tenggara (Rahmi et al., 2025), serta menjadi acuan bagi pembuat kebijakan

dalam merancang pembangunan inklusif bagi etnis minoritas.

METODE

Penelitian ini menerapkan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library
research) yang bersifat deskriptif-analitis. Sumber data primer terdiri dari literatur sekunder, mencakup
buku, jurnal ilmiah, artikel akademik, laporan penelitian, serta dokumen sejarah yang berkaitan dengan
komunitas Muslim Cham di Vietnam. Penelitian ini juga memanfaatkan sumber-sumber daring yang
terpercaya untuk melengkapi data. Teknik pengumpulan data dilaksanakan melalui analisis isi (content
analysis) terhadap teks-teks yang telah dipilih, dengan fokus pada tiga dimensi utama: historis,
keagamaan, dan sosial-ekonomi. Instrumen penelitian berupa matriks analisis yang dirancang untuk
mengklasifikasikan data berdasarkan tema-tema kunci, seperti asal-usul etnis, masuknya Islam, struktur
keagamaan, kebijakan negara, serta kondisi ekonomi. Prosedur penelitian dimulai dengan identifikasi
masalah dan pengumpulan sumber, diikuti oleh seleksi dan verifikasi data, kemudian dilanjutkan dengan
analisis mendalam menggunakan teknik triangulasi sumber untuk memastikan validitas data. Analisis
data dilakukan secara tematik (thematic analysis) dengan mengelompokkan data ke dalam kategori-
kategori yang telah ditetapkan, kemudian diinterpretasi dalam konteks teori yang relevan, khususnya
teori ketahanan budaya (cultural resilience) sebagaimana dikembangkan oleh. (Noseworthy et al., 2022)
Keterbatasan penelitian ini terletak pada absensi data lapangan (field research) yang dapat memperkaya
temuan. Namun, penelitian ini berupaya mengimbanginya dengan mendalami analisis tekstual dan
kontekstual dari sumber-sumber yang tersedia. Pendekatan multidisipliner yang diterapkan diharapkan

dapat memberikan gambaran holistik tentang komunitas Muslim Cham di Vietnam.

TEMUAN DAN PEMBAHASAN

Jejak historis perkembangan pesantren di Indonesia

Istilah "Bani" berasal dari bahasa Arab yang bermakna "anak", dan masyarakat Cham meyakini
bahwa mereka merupakan keturunan Nabi Adam A.S., sebagaimana tercermin dalam kalimat "Ya Bani
Adam" yang berarti "Wahai anak-anak Adam". Mayoritas Cham Bani bermukim di wilayah Ninh
Thuan dan Binh Thuan, Vietnam Selatan, yang merupakan lokasi bekas Paduranga atau bagian dari
Kerajaan Champa (Maharani et al., 2025) . Definisi "Cham Bani" secara historis bersifat dinamis dan

kontekstual, sebagaimana dikemukakan Noseworthy, di mana tidak semua "Bani" mengidentifikasi diri

92 |



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research

sebagai Muslim, dan proses "menjadi Muslim" berakar pada interpretasi lokal daripada global, dengan
pengaruh antara Tiongkok dan Arab.

Kerajaan Champa, yang pernah berkuasa di wilayah yang kini dikenal sebagai Vietnam tengah
dan selatan, berasal dari masyarakat Melayu Polinesia dan eksis dari tahun 192 M hingga 1832 M.
Dikenal sebagai Cham Pa dalam bahasa Vietnam atau Chiém Thanh dalam catatan Han Viét, kerajaan
ini menguasai wilayah tersebut selama beberapa abad, dengan nama "Champa" tercatat sejak 658 M
dalam prasasti Sanskrit yang ditemukan di Vietnam Tengah, di bawah pimpinan Bhadravarnom.
Kerajaan ini menerima pengaruh Tiongkok pada akhir abad ke-13, yang kemudian memudar pada abad
ke-15, sementara dari perspektif budaya, bahasa, dan etnologi, ia memiliki keterkaitan erat dengan
masyarakat Melayu di Semenanjung dan Nusantara.

Islam telah hadir di tanah Champa sejak abad ke-10 Masehi, dengan bukti historis seperti
perwakilan Cham Muslim di Tiongkok pada masa Hsiente (954-959 Masehi), termasuk sosok Pu-Ho
San (kemungkinan Abu Hasan) yang menyampaikan hadiah kepada Kaisar Tiongkok, serta catatan
dalam Sung Shih Shih yang menyebutkan pengucapan "A-Lo-Ho-Ki-Pai" (Allahu Akbar) saat
menyembelih kerbau. Komunitas Muslim Cham memiliki warisan sejarah yang panjang, meskipun kini
mereka merupakan minoritas etno-religius yang kompleks di Vietnam, di mana Islam diakui sebagai
agama minoritas dengan sekitar 1% populasi, mencakup lebih dari 130.000 Muslim secara keseluruhan,
termasuk komunitas Cham Melayu di Ho Chi Minh City yang berjumlah lebih dari 5.000 orang. Di
bawah kebijakan negara sosialis, komunitas ini terus menavigasi identitas mereka, sebuah proses yang
menjadi fokus kajian sarjana kontemporer (Noseworthy, 2021).

Masuknya Islam di Champa

Islam diperkenalkan ke Vietnam melalui inisiatif Khalifah Usman bin Affan pada tahun 650 M,
yang mengutus utusan Muslim ke Vietnam dan Dinasti Tang di Tiongkok untuk berdagang dan
menyebarkan ajaran Islam (Sonia & Cory, 2024). Interaksi ini didukung oleh dokumen Dinasti Tiongkok
yang mencatat adaptasi orang Cham terhadap Islam pada akhir abad ke-10 dan awal abad ke-11, serta
catatan Dinasti Song yang menunjukkan perkembangan Islam pada abad ke-10 hingga ke-11. Temuan
arkeologis dua makam pedagang Muslim di Phan Rang, Paduranga, Champa Selatan, menegaskan
keberadaan komunitas Muslim awal. Islam secara resmi masuk ke Vietnam pada abad ke-7 M melalui
pedagang dari Gujarat, Persia, dan Arab yang beroperasi di pesisir Kerajaan Champa(Sonia & Cory,
2024) .

Proses Masuk dan Perkembangan Islam di Champa

Islamisasi di Champa berlangsung dalam dua fase: pertama (abad ke-10 hingga ke-14) melalui
kontak maritim intens dengan Muslim dari Timur Tengah dan Afrika Utara, dan kedua (abad ke-15
hingga ke-18) melalui pengaruh Muslim Melayu dari Kesultanan Malaka, yang mempercepat
penyebaran dan interpretasi lokal ajaran Islam. Pada abad ke-17, di bawah Raja Po Rome, muncul
kelompok Cham Bani yang mempraktikkan Islam sinkretis, menggabungkan ritual Islam dengan
elemen Hindu dan adat lokal, yang memicu penentangan dari kelompok Hindu/tradisional (Zulkifli et
al., 2018). Keruntuhan Kerajaan Champa pada abad ke-18 mendorong diaspora ke Kamboja dan Asia
Tenggara, memfasilitasi interaksi dengan Muslim Melayu Sunni ortodoks. Ketika sebagian komunitas
kembali ke Vietnam pada pertengahan abad ke-18 dan menetap di An Giang, mereka memperkenalkan
Islam Sunni murni (Cham Islam), menciptakan dikotomi permanen dengan Cham Bani, yang

mencerminkan gelombang Islamisasi berbeda di Asia Tenggara (Zulkifli et al., 2018).

93



Komunitas Muslim Cham di Vietnam: Tinjauan Historis, Struktur Keagamaan Bani Sunni, dan Kondisi Sosial Ekonomi Kontemporer

Fatimah Nur Azizah et al,.)

Dua kelompok Keagamaan Utama : Bani dan Sunni

Etnis Cham terbagi menjadi beberapa kelompok Islam yaitu, Cham Bani yang menganut tradisi
Islam, Cham Balamon yang menganut tradisi Hindu dan Cham Islam yang menganut tradisi Islam
Sunni. Terbaginya Cham menjadi Cham Balamon dan Cham Bani berawal dari penolakan terhadap
kelompok yang menganut agama Islam oleh kelompok yang menganut kepercayaan lokal, sehingga
pada abad ke-17 oleh raja Po Rome diterapkan kebijakan pemikiran ganda atau dualitas sinkretik.
Sekilas Cham Bani dan Cham Balamon terlihat sebagai dua agama yang berbeda, namum jika dilihat
dari sejarah Cham mereka merupakan hasil dari satu agama yang sama, yaitu Islam. Dewa yang
disembah oleh Cham Bani dan Cham Balamon adalah dewa yang sama dengan nama dan cara

pemujaan yang berbeda (Tuyen, 2010).

Struktur kepemimpinan Cham Bani dalam menjalankan praktik ibadahnya dibagi menjadi

beberapa tingkatan yaitu:

1. Po Gru sebagai pemimpin agama tertinggi yang dipilih langsung oleh masyarakat Cham Bani
dan yang menjadi imam saat melakukan ibadah shalat di masjid, mengadakan upacara-upacara
keagamaan serta menjadi penengah dalam menyelesaikanberbagai permasalahan yang ada di

masyarakat Cham Bani.

2. Imam merupakan pemimpin yang telah menjalani tugas selama lebih dari 15 tahun, memimpin
upacara keagamaan serta harus memiliki pemahaman yang lebih dalam mengenai agama

Cham Bani.

3. Khatib yang memiliki tugas untuk memberikan khutbah di thang magik pada saat melakukan
shalat Jum’at, khatib hanya berperan dalam upacara keagamaan dan tidak memiliki kewajiban

untuk memberikan ajaran Cham Bani.

4. Mutin atau Madintan merupakan pemimpin yang menjadi pengajar anak-anak mengenai Al-
Qur’an serta memimpin upacara keagamaan, dan yang kelima yaitu Acar yang merupakan
pemimpin baru yang harus menjalani pelatthan membaca dan memahami Al-Qur’an dan

terbagi menjadi 4 tingkatan yaitu; Jamak, Talavi, Poa Sit, dan Poa Prong.

Struktur Keagamaan Cham Bani Dalam masyarakat Cham Bani, sistem keagamaan dan ritual
dibedakan menjadi dua kategori: urusan yang melibatkan Po Aruwat atau Po Auluah, thang magik
(masjid), serta ritual Islam seperti pernikahan dan pemakaman, yang dipimpin oleh Acar pemimpin
agama yang menguasai Al-Qur'an. Sementara itu, urusan terkait Po Yang atau dewa leluhur serta ritual
non-Islam dipimpin oleh Modoun. Pembagian ini mencerminkan adaptasi unsur Islam murni dengan
praktik lokal yang berbeda dari Islam umum, di mana nama sakral seperti Auluah atau Aruwat
(penyebutan Allah) dan Yang (dewa atau roh leluhur) diberi gelar kehormatan "Po", yang merujuk pada

objek kepercayaan secara umum (Malikussaleh, 2017)
Dukungan dan Perkembangan Istilah Cham

Dukungan dari Republik Vietnam (Vietnam Selatan, 1955-1975) dan komunitas di provinsi Tay
Ninh serta An Giang memengaruhi kelompok Cham. Di Kamboja, mereka bersifat tradisionalis atau
modernis, dengan pengaruh gerakan Vietnam yang mendorong sikap tradisionalis sambil
menjangkau Cham Bani melalui reformisme. Ekspansi Gerakan Cham Islam ke Tay Ninh, Saigon, dan

Chéau DBo6’c memberikan konotasi baru pada istilah 'Cam Biruw' dan 'Cam Islam'. 'Cam Biruw' secara

94



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research

berturut-turut merujuk pada Sunni Syafi'i di Pand uran’ga (awal abad ke-19), Cham di Cochinchina
(awal abad ke-20), serta reformis/modernis (1960-an), dan dianggap bagian dari 'Cam
Asalam/Asulam' lama yang menunjukkan 'seluruh Muslim Cham' (abad ke-19). Kesamaan dengan
'‘Cam Islam' mungkin disengaja. Dari perspektif Bani, 'Cam Islam' menunjukkan upaya 'mengubah’
Cham Bani, sedangkan dari sudut pandang Cam Biruw/Islam/Asulam, mereka memandang Bani

sebagai kelompok yang memerlukan dakwah.
Kehidupan Sosial-Ekonomi dan Tantangan Kontemporer

Krisis ekonomi Vietnam pada 1980-an, akibat kehancuran pascaperang, ketidakefisienan
ekonomi terencana, dan melemahnya dukungan komunis, memicu kelangkaan dan kemiskinan.
Kebijakan Doi Mdi (1986) memperkenalkan liberalisasi pasar, mengakui sektor swasta, dan membuka
perdagangan internasional, menstabilkan ekonomi sambil mempertahankan peran negara (Trang et al.,
2024). Perubahan ini memengaruhi komunitas Cham, termasuk revitalisasi keagamaan melalui tokoh
seperti Ma Thanh Lam, yang pada 1959 terinspirasi oleh Islam ortodoks di Chau D6c dan mendirikan
Asosiasi Muslim Cham-Vietnam (CVMA) pada 1961. CVMA fokus pada Islamisasi internal, pembinaan
ritual, dan pengiriman guru Sunni, meskipun menghadapi resistensi dan konflik dengan Cham Bani.
Transformasi ekonomi dan gerakan Islam ini mencerminkan adaptasi pascaperang terhadap perubahan
sosial (Wahida, 2023)

Asimilasi Sosial-Ekonomi
Pembangunan Infrastruktur Dataran Tinggi.

Pengembangan infrastruktur di wilayah pegunungan, yang mencakup jaringan jalan raya, sistem
transportasi, serta infrastruktur komunikasi, memainkan peran penting dalam mengurangi
kesenjangan sosial-ekonomi antara daerah pegunungan dan perkotaan. Peningkatan kualitas
infrastruktur tersebut memfasilitasi aksesibilitas bagi masyarakat agraris terhadap pasar produk
pertanian, layanan kesehatan, dan peluang pendidikan, yang sebelumnya terbatas oleh isolasi
geografis. Hal ini secara signifikan berkontribusi pada peningkatan produktivitas serta pendapatan

rumah tangga di tingkat lokal.(Management, 2022)

Selain itu, data empiris menunjukkan bahwa infrastruktur yang memadai dapat mendorong
percepatan pertumbuhan ekonomi regional melalui penguatan konektivitas antarwilayah (Wagstaff et
al., 2020). Aksesibilitas jalan yang optimal serta keandalan moda transportasi memungkinkan aliran
perdagangan lintas daerah, daya tarik investasi, serta penyebaran informasi dan teknologi. Akibatnya,
konektivitas yang diperkuat tersebut turut memperkokoh integrasi sosial antara komunitas

pegunungan dengan masyarakat luas secara keseluruhan.
Interaksi Sosial antara Masyarakat Dataran Tinggi dan Masyarakat Mayoritas (Kinh)

Interaksi sosial memainkan peran krusial dalam membangun hubungan harmonis serta
memastikan kesetaraan peluang di antara kelompok masyarakat yang beragam, seperti komunitas
pegunungan dan kelompok mayoritas Kinh.(Spencer et al., 2003) Partisipasi aktif dalam kegiatan sosial,
ekonomi, dan budaya memfasilitasi pertukaran nilai-nilai serta pengalaman, yang pada gilirannya
mengurangi ketakutan atau kesalahpahaman terhadap kelompok lain. Temuan penelitian
mengindikasikan bahwa peningkatan frekuensi interaksi sosial dapat memperkuat jaringan sosial dan

mengurangi stereotip negatif.

95



Komunitas Muslim Cham di Vietnam: Tinjauan Historis, Struktur Keagamaan Bani Sunni, dan Kondisi Sosial Ekonomi Kontemporer

Fatimah Nur Azizah et al,.)

Selain itu, interaksi sosial yang efektif berkontribusi pada pembentukan modal sosial, yakni nilai-
nilai yang timbul dari kepercayaan timbal balik dan kolaborasi. Modal sosial ini berfungsi sebagai
fondasi utama untuk memperluas akses terhadap peluang ekonomi, termasuk lapangan kerja, inisiatif
bisnis baru, dan jaringan pendidikan, yang sebelumnya terbatas bagi komunitas pegunungan(Hoang
et al,, 2023) . Dengan demikian, interaksi sosial tidak hanya memperbaiki dinamika antarindividu,

tetapi juga mendukung eksploitasi sumber daya ekonomi yang lebih komprehensif.
Migrasi Masyarakat Dataran Tinggi ke Kota untuk Mencari Pekerjaan

Migrasi internal penduduk dari kawasan dataran tinggi menuju pusat urban atau wilayah
dataran rendah seringkali dipertimbangkan sebagai opsi strategis rumah tangga dalam rangka
meningkatkan kesejahteraan ekonomi secara signifikan. Ketika individu bermobilitas ke lokasi yang
menawarkan peluang kerja yang lebih substansial, probabilitas mereka untuk memperoleh pendapatan
yang stabil, mengakses pelatihan vokasi, serta meraih jenjang pendidikan yang lebih tinggi turut
meningkat (Owotemu et al., 2024). Proses mobilitas ini memfasilitasi perolehan modal finansial oleh
keluarga migran yang kemudian dikirim kembali ke komunitas asal dalam bentuk remitansi, yang

merupakan kontribusi vital bagi ekonomi pedesaan.

Di samping transfer finansial, para migran yang kembali (return migrants) ke daerah asal
umumnya membawa serta akumulasi pengalaman kerja, kemampuan baru (skill sets), dan jaringan
sosial yang telah diperluas. Akuisisi modal manusia (human capital) ini secara fungsional memperkuat
kapasitas sumber daya manusia di tingkat komunitas asal, sekaligus menjadi dukungan esensial bagi
proliferasi usaha mikro serta inisiatif pengembangan ekonomi lainnya (Olonisakin, 2023). Kajian
mutakhir secara konsisten mengemukakan bahwa migrasi internal justru dapat diinterpretasikan
sebagai mekanisme transfer modal jangka panjang yang signifikan bagi peningkatan kapasitas dan

pembangunan ekonomi di kawasan pedesaan.
SIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa komunitas Muslim Cham di Vietnam memiliki dikotomi
etno-religius yang kompleks, berakar pada dua fase historis Islamisasi kontak awal Timur Tengah dan
pengaruh signifikan Muslim Melayu yang diperparah oleh diaspora pasca-Kerajaan Champa.
Pembahasan menunjukkan bahwa Cham Bani adalah kelompok sinkretis yang memadukan Islam
dengan tradisi Hindu/lokal, dan kelompok ini secara aktif menggunakan ritual adat serta struktur
klerikal unik mereka (dipimpin oleh Acar dan Modoun) sebagai mekanisme ketahanan budaya (cultural
resilience) untuk mempertahankan identitas. Di tengah tekanan modernisasi kebijakan Ddi Mdi dan
gerakan purifikasi Islam, adaptasi ini menjadi strategi utama untuk menavigasi status minoritas mereka
di Vietham. Secara keseluruhan, studi kasus Cham Bani memperlihatkan bagaimana komunitas
minoritas etno-religius berhasil mengelola dualitas teologis dan tekanan sosial-ekonomi melalui
revitalisasi budaya yang berkelanjutan, bersifat etnografis untuk memahami lebih dalam praktik sehari-

hari dan persepsi generasi muda Cham terhadap warisan budaya dan agama merek.
REFERENSI

Alwi, B. M. 2020. “Pondok Pesantren: Ciri Khas, Perkembangan, Dan Sistem Pendidikannya.” lentera
pendididkan:Ilmu Tarbiyah dan Keguruan 16(2): 205-219.

Hoang, T., Dang, N., Thien, N., Duc, N., & Vo, H. (2023). Sectoral volatility spillovers and their
determinants. Economic Change and Restructuring, 56(1), 681-700. https://doi.org/10.1007/s10644-

96



J-MUR: Journal of Multidisciplinary Research

022-09446-9

Maharani, E. A., Fauziah, N., & Shoheh, M. (2025). Islam Di Vietnam : Letak Geografis Dan Sejarah Awal
Masuknya Islam Di Vietham Tengah Dan Selatan Islam In Vietnam : Geographical Location And
Early History Of The Entry Of Islam In Central And Southern Vietnam. Jicn: Jurnal Intelek Dan
Cendikiawan Nusantara, 2(3), 2353-2360.

Malikussaleh. (2017). Studi Komparatif Pelaksanaan Peradilan Islam Di Negara Malaysia Dan Saudi
Arabia. Studi Komparatif Prlasanaan Pendidikan Islam, 2(2), 445-471.

Management, D. (2022). Agroforestry Practices in Centeral Ethipoia: Implication for Deforestation and
Land Degradation Management. International Journal of Current Research and Academic Review,
10(08), 133-140.

Noseworthy. (2021). Humanities and social sciences research. Journal of Humanities and Sosial Sciences
Research, 3(1), 21.

Noseworthy, W. B, Thi, P., & Huyen, T. (2022). Praxis and policy : Discourse on Cham Bani religious
identity in Vietnam. Journal of Southeast Asian Studies, 53(4), 733-761.

Olonisakin, T. T. (2023). Determinants of support for social integration in South Africa : The roles of race
relations , social distrust , and racial identification. ] Community Appl Soc Psychol, 33(July), 56-71.
https://doi.org/10.1002/casp.2644

Owotemu, A. E,, Ifechi-fred, N., & Faleti, A. (2024). Contributions of Diaspora Remittances to Economic
Growth & Development in Nigeria : A Housing Finance & Infrastructure Perspective 2000-2023.
Journal of Service Science and Management, 17, 321-344. https://doi.org/10.4236/jssm.2024.174016

Rahman, M. M., Khatun, R., & Rana, S. (2025). The Vietnamese Cham Muslim Community : An
Ethnocultural Study in the Context of Faith and Practices. IJRIISS, IX(2454), 6585-6591.
https://doi.org/10.47772/]JRISS

Rahmi, L., Sandora, L., & Alfi, M. (2025). Religious literacy for strengthening identity and solidarity of
the Cham Muslim Community in Cambodia. Record and Library Journal, 11(1), 99-112.
https://doi.org/10.20473/r1j.V11-11.2025.99-112.0pen

Sonia, G., & Cory, S. (2024). Kepentingan Vietnam Dalam Meningkatkan Kerja Sama Dengan Amerika
Serikat Melalui Comprehensive Partnership (2013-2023 ). Frequency of International Relations, 6(2),
29-53.

Spencer, S., Associate, S., & Policy, M. (2003). Conference Jointly organised by The European
Commission and the OECD. The European Commission and the OECD, 63, 1-43.

Tuyen, Q. D. (2010). Cham Culture and Traditions Understanding Their Worldview Through Custodianship
and Philosophy. https://doi.org/10.1007/978-981-99-3350-1

Wagstaff, A., Eozenou, P.,, & Smitz, M. (2020). Out-of-Pocket Expenditures on Health: A Global
Stocktake. 124 The World Bank Research Observer, 35(2), 2-35. https://doi.org/10.1093/wbro/1kz009

Wahida, K. (2023). Efek Globalisasi Yang Dihadapi Masyarakat Kontemporer Terhadap Perekonomian.
Hormani : Jurnal llmu Komunikasi Dan Sosial, 1(1), 2-12.

Zulkifli, I, Kamiruddin, & Ahamd, A. (2018). the influence of hinduism toward islam bani: study of
religious thought of muslim campa,viet nam. llmu Ushuluddin, 5(1), 1-14.

Hoang, T., Dang, N., Thien, N., Duc, N., & Vo, H. (2023). Sectoral volatility spillovers and their
determinants. Economic Change and Restructuring, 56(1), 681-700. https://doi.org/10.1007/s10644-
022-09446-9

Mabharani, E. A., Fauziah, N., & Shoheh, M. (2025). Islam Di Vietnam : Letak Geografis Dan Sejarah Awal
Masuknya Islam Di Vietnam Tengah Dan Selatan Islam In Vietnam : Geographical Location And
Early History Of The Entry Of Islam In Central And Southern Vietnam. Jicn: Jurnal Intelek Dan
Cendikiawan Nusantara, 2(3), 2353-2360.

97



Komunitas Muslim Cham di Vietnam: Tinjauan Historis, Struktur Keagamaan Bani Sunni, dan Kondisi Sosial Ekonomi Kontemporer

Fatimah Nur Azizah et al,.)

Malikussaleh. (2017). Studi Komparatif Pelaksanaan Peradilan Islam Di Negara Malaysia Dan Saudi
Arabia. Studi Komparatif Prlasanaan Pendidikan Islam, 2(2), 445-471.

Management, D. (2022). Agroforestry Practices in Centeral Ethipoia: Implication for Deforestation and
Land Degradation Management. International Journal of Current Research and Academic Review,
10(08), 133-140.

Noseworthy. (2021). Humanities and social sciences research. Journal of Humanities and Sosial Sciences
Research, 3(1), 21.

Noseworthy, W. B., Thi, P., & Huyen, T. (2022). Praxis and policy : Discourse on Cham Bani religious
identity in Vietnam. Journal of Southeast Asian Studies, 53(4), 733-761.

Olonisakin, T. T. (2023). Determinants of support for social integration in South Africa : The roles of race
relations , social distrust, and racial identification. | Community Appl Soc Psychol, 33(July), 56-71.
https://doi.org/10.1002/casp.2644

Owotemu, A. E,, Ifechi-fred, N., & Faleti, A. (2024). Contributions of Diaspora Remittances to Economic
Growth & Development in Nigeria : A Housing Finance & Infrastructure Perspective 2000-2023.
Journal of Service Science and Management, 17, 321-344. https://doi.org/10.4236/jssm.2024.174016

Rahman, M. M., Khatun, R., & Rana, S. (2025). The Vietnamese Cham Muslim Community: An
Ethnocultural Study in the Context of Faith and Practices. IJRIISS, 1X(2454), 6585-6591.
https://doi.org/10.47772/]JRISS

Rahmi, L., Sandora, L., & Alfi, M. (2025). Religious literacy for strengthening identity and solidarity of
the Cham Muslim Community in Cambodia. Record and Library Journal, 11(1), 99-112.
https://doi.org/10.20473/r1j.V11-11.2025.99-112.0pen

Sonia, G., & Cory, S. (2024). Kepentingan Vietnam Dalam Meningkatkan Kerja Sama Dengan Amerika
Serikat Melalui Comprehensive Partnership ( 2013-2023 ). Frequency of International Relations, 6(2),
29-53.

Spencer, S., Associate, S., & Policy, M. (2003). Conference Jointly organised by The European
Commission and the OECD. The European Commission and the OECD, 63, 1-43.

Tuyen, Q. D. (2010). Cham Culture and Traditions Understanding Their Worldview Through Custodianship
and Philosophy. https://doi.org/10.1007/978-981-99-3350-1

Wagstaff, A., Eozenou, P., & Smitz, M. (2020). Out-of-Pocket Expenditures on Health: A Global
Stocktake. 124 The World Bank Research Observer, 35(2), 2-35. https://doi.org/10.1093/wbro/1kz009

Wahida, K. (2023). Efek Globalisasi Yang Dihadapi Masyarakat Kontemporer Terhadap Perekonomian.
Hormani : Jurnal llmu Komunikasi Dan Sosial, 1(1), 2-12.

Zulkifli, I, Kamiruddin, & Ahamd, A. (2018). the influence of hinduism toward islam bani: study of
religious thought of muslim campa,viet nam. llmu Ushuluddin, 5(1), 1-14.

98



