Volume 2 Number 2 (2025) E-ISSN: 3064-4682
July — December 2025 Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno

Page: 73-86 https://journal.irsyad.org/index.php/ijelap/

ian Journal of Ed ion, Language, and Psychology

Pendidikan Multikultural dalam Konsepsi Filsafat Pendidikan Islam:
Analisis Segresi Sosial di Lingkungan Pendidikan

Multicultural Education in the Conception of Islamic Educational Philosophy:
Analysis of Social Segregation in the Educational Environment

Eka Fitra Ramadani?, Afifuddin Harisah?

12 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia

* Correspondence e-mail; ekfira@gmail.com

Article history Submitted: 2025/05/15; Revised: 2025/06/10;  Accepted: 2025/07/04

Abstract Multicultural education from the perspective of Islamic educational
philosophy becomes an important solution to the phenomenon of social
segregation in the Indonesian educational environment. This article discusses
the urgency of implementing multicultural education to create social justice
and equality, emphasizing the importance of integrating Islamic values such
as tolerance, justice, and compassion. The theological foundation of
multicultural education in Islam is reflected in the principles of "li ta'arafu"
and "rahmatan lil 'alamin," which encourage appreciation for diversity as a
divine law. However, the reality in Indonesia still shows the existence of
segregation based on religion and ethnicity, both in school structures and
social interactions. Therefore, the systemic and sustainable implementation of
multicultural education is essential to address discrimination, strengthen
moderate Islamic identity, and build an inclusive and harmonious society
amidst diversity. This article recommends the transformation of educational
policies and practices into a more just and inclusive system.

Keywords Education, Islamic, Multicultural.

© 2025 by the authors. This is an open-access publication under the terms and conditions of

M the Creative =~ Commons  Attribution 4.0 International (CC BY SA) license,

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/.

1. PENDAHULUAN

Bentangan global yang kian terhubung memperlihatkan Indonesia sebagai anomali
keberagaman nan memukau. Sebagai negara kepulauan terbesar di dunia dengan lebih dari
17.000 pulau, Indonesia dihuni oleh 1.340 suku bangsa (Badan Pusat Statistik, 2023), masing-
masing dengan kekayaan bahasa, adat istiadat, dan tradisi yang tak terhingga. Tak hanya itu,
spektrum keberagaman juga meluas hingga ke ranah keyakinan, dengan enam agama yang
diakui secara resmi oleh negara: Islam, Kristen Protestan, Katolik, Hindu, Buddha, dan
Konghucu. Kebersatuan dalam perbedaan ini diabadikan dalam semboyan nasional
"Bhinneka Tunggal Ika," sebuah filosofi luhur yang seharusnya menjadi fondasi kokoh bagi

Published by Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno; Indonesia


https://journal.irsyad.org/index.php/ijelap/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Pendidikan Multikultural dalam Konsepsi Filsafat Pendidikan Islam: Analisis Segresi Sosial di Lingkungan Pendidikan
Eka Fitra Ramadani, Afifuddin Harisah

pembangunan bangsa. Namun, di balik idealisme multikulturalisme ini, Indonesia
menghadapi realitas yang kompleks. Keberagaman yang seharusnya menjadi kekuatan justru
seringkali berhadapan dengan tantangan serius dalam pengelolaan sosial, termasuk di sektor
pendidikan. Menurut Irawati (2021), keberagaman budaya, etnis, dan agama di Indonesia
menuntut pendekatan pendidikan yang adaptif dan inklusif demi mencapai integrasi sosial
yang harmonis, tanpa mengikis identitas masing-masing kelompok. Kondisi geografis
kepulauan juga menambah kompleksitas, di mana perbedaan wilayah dapat memperkuat
identitas kedaerahan dan memicu sentimen primordial yang berpotensi merusak kohesi
sosial. Dalam konteks ini, pendidikan memiliki peran krusial sebagai instrumen pemersatu,
menumbuhkan pemahaman dan apresiasi terhadap keberagaman sekaligus memperkokoh
rasa persatuan dan kesatuan bangsa.

Ironisnya, di tengah cita-cita persatuan, Indonesia justru menyaksikan fenomena
segregasi sosial yang kian menguat di berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam lingkungan
pendidikan. Himayatul (2022) menjelaskan bahwa segregasi dalam pendidikan
bermanifestasi sebagai pemisahan siswa berdasarkan latar belakang agama, etnis, atau status
sosial ekonomi, menciptakan kelompok-kelompok eksklusif dalam institusi pendidikan.
Fenomena ini tidak terbatas pada pembentukan sekolah berbasis agama atau etnis tertentu,
tetapi juga tampak dalam praktik diskriminasi halus di sekolah umum. Studi bahkan
menunjukkan bahwa mahasiswa perantau dari Indonesia Timur di Yogyakarta mengalami
segregasi sosial akibat pengelolaan perbedaan budaya yang belum optimal di lingkungan
pendidikan (Indonesian Journal of Sociology, Education, and Development, 2023). Hal ini
menegaskan bahwa segregasi tidak hanya membatasi interaksi antar kelompok, tetapi juga
berpotensi menumbuhkan stereotip dan prasangka yang terbawa hingga dewasa.

Kondisi ini jelas bertentangan dengan tujuan pendidikan nasional yang mengidamkan
warga negara yang toleran, demokratis, dan mampu hidup berdampingan. Salah satu
paradoks mencolok dalam pendidikan Indonesia adalah jurang antara idealisme Bhinneka
Tunggal Ika dengan realitas praktik pendidikan yang cenderung eksklusif. Meskipun secara
konstitusional dan filosofis berkomitmen pada persatuan dalam keberagaman, sistem
pendidikan belum sepenuhnya merefleksikan nilai-nilai multikultural yang inklusif.
Kurikulum pendidikan yang ada, meskipun telah mengalami reformasi, masih belum optimal
dalam mengintegrasikan perspektif multikultural secara komprehensif. Bahkan, penelitian
tentang pengembangan kurikulum Pendidikan Agama Islam berbasis multikulturalisme
dalam Kurikulum Merdeka (Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 2024) mengindikasikan
tantangan dalam mengintegrasikan nilai-nilai multikultural dalam pembelajaran.

Praktik pendidikan yang eksklusif juga terlihat dalam metode pembelajaran yang
cenderung monokultur, di mana perspektif kelompok mayoritas menjadi standar utama,
mengabaikan suara kelompok minoritas. Ini menciptakan hierarki budaya yang tidak sejalan
dengan semangat Bhinneka Tunggal Ika. Mengingat mayoritas penduduk Indonesia adalah
Muslim, pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam mengembangkan nilai-nilai

multikultural. Islam sebagai rahmatan lil alamin (rahmat bagi semesta alam) memiliki

74



ljelap: Indonesian Journal of Education, Language, and Psychology

landasan teologis yang kuat untuk mendukung pendidikan multikultural. Namun, potensi ini
belum sepenuhnya teroptimalisasi. Himayatul (2022) menegaskan bahwa pendidikan Islam
dapat menjadi media resolusi konflik dan menciptakan harmoni sosial, dengan mengajarkan
nilai- nilai universal Islam seperti keadilan, toleransi, dan persaudaraan. Urgensi
pengembangan pendidikan multikultural dalam konteks pendidikan Islam semakin
mendesak mengingat jumlah siswa di lembaga pendidikan Islam yang sangat besar. Jika
lembaga-lembaga ini mampu mengintegrasikan nilai-nilai multikultural, kontribusinya dalam
membentuk generasi Muslim yang toleran dan inklusif akan sangat signifikan. Terlebih lagi,
di era globalisasi dan digitalisasi, pendidikan Islam dituntut untuk menyiapkan lulusan yang
tidak hanya mampu berinteraksi dalam konteks lokal, tetapi juga global. Kemampuan
memahami, menghargai, dan berinteraksi dengan keberagaman budaya dan agama menjadi
kompetensi esensial. Integrasi pendidikan multikultural dalam pendidikan Islam, karenanya,
bukan lagi pilihan, melainkan kebutuhan mendesak untuk mempersiapkan generasi Muslim
menghadapi tantangan zaman. Penelitian terbaru menunjukkan bahwa implementasi
pendidikan multikultural dalam pembentukan karakter, termasuk di sekolah dasar inklusi,
memberikan dampak positif dalam mengembangkan sikap toleran dan inklusif siswa
mengindikasikan potensi besar pendidikan multikultural dalam mengatasi tantangan
keberagaman di Indonesia.

Tujuan artikel ini adalah mengkaji urgensi penerapan pendidikan multikultural untuk
menciptakan keadilan dan Kkesetaraan sosial, dengan menekankan pentingnya
mengintegrasikan nilai-nilai Islam seperti toleransi, keadilan, dan kasih sayang. Artikel ini
diharapkan menjadi transformasi kebijakan dan praktik pendidikan menjadi sistem yang
lebih adil dan inklusif.

2. METODE

Artikel ini mengkaji tentang pendidikan multikultural dalam konsepsi filsafat
pendidikan Islam: analisis fenomena segregasi sosial di lingkungan pendidikan. Adapun
pendekatan yang digunakan dalam kajian ini adalah metode studi pustaka atau library research
dengan menggunakan pendekatan deskriptif-analitis, yaitu mengumpulkan dan
mendeskripsikan informasi dari berbagai sumber relevan seperti buku, jurnal ilmiah, artikel,
laporan penelitian, dokumen resmi, juga menganalisis, menginterpretasi, dan mensintesis
data tersebut untuk menemukan pola, hubungan, atau kesimpulan baru. Adapun rangkaian
kegiatannya termasuk (1) pengumpulan data pustaka melalui membaca, mencatat, menelaah,
dan mengelola bahan yang diteliti. Data deskriptif yang disampaikan secara lisan atau tertulis
dari sumber langsung atau perilaku yang diamati digunakan dalam pendekatan kualitatif.
Data diperoleh dari buku, artikel, dokumen, catatan, dan sumber lain yang relevan. Metode
yang ditawarkan oleh Miles dan Huberman digunakan selama proses analisis data,
menggunakan reduksi data, di mana wawancara dan studi dokumen yang menyeluruh
digunakan oleh peneliti untuk menghasilkan kesimpulan yang akurat dari catatan lapangan
dan pengamatan. (2) Ide faktor determinan pendidikan dan (3) Terakhir, penarikan inti yang

75



Pendidikan Multikultural dalam Konsepsi Filsafat Pendidikan Islam: Analisis Segresi Sosial di Lingkungan Pendidikan
Eka Fitra Ramadani, Afifuddin Harisah

didasarkan pada informasi dan data yang diperoleh dari hasil observasi, temuan, dan studi

dokumen.

3. TEMUAN DAN PEMBAHASAN
3. 1. Konsep Pendidikan Multikultural

Pendidikan multikultural merupakan konsep yang telah berkembang pesat dalam dunia
pendidikan kontemporer sebagai respons terhadap realitas keberagaman dalam masyarakat
global. James A. Banks, yang dikenal sebagai pionir dalam bidang pendidikan multikultural,
mendefinisikan pendidikan multikultural sebagai "suatu konsep, gerakan pembaharuan
pendidikan, dan proses pendidikan yang bertujuan untuk mengubah struktur lembaga
pendidikan supaya siswa laki-laki dan perempuan, siswa berkebutuhan khusus, dan siswa
yang merupakan anggota dari kelompok ras, etnis, dan kultur yang beragam akan
memperoleh kesempatan yang sama untuk mencapai prestasi akademis di sekolah", Banks &
Banks (2019). Definisi ini menekankan pentingnya transformasi struktural dalam sistem
pendidikan untuk menciptakan kesetaraan akses dan kesempatan bagi semua siswa tanpa
memandang latar belakang mereka.

Menurut Banks (2019), pendidikan multikultural memiliki lima dimensi utama yang
saling berkaitan dan harus diimplementasikan secara holistik untuk mencapai tujuan
pendidikan yang inklusif. Pertama, content integration: merujuk pada upaya guru untuk
mengintegrasikan konten dari berbagai kelompok budaya dan etnis ke dalam kurikulum.
Dimensi ini melibatkan penggunaan contoh, data, dan informasi dari berbagai kelompok
budaya untuk mengilustrasikan konsep-konsep kunci dalam mata pelajaran. Kedua,
knowledge construction; process berkaitan dengan sejauh mana guru membantu siswa untuk
memahami, menginvestigasi, dan menentukan bagaimana pengetahuan implisit dari asumsi
budaya, referensi, perspektif, dan bias dalam suatu disiplin mempengaruhi cara pengetahuan
dikonstruksi, Maulidiah (2023). Ketiga, prejudice reduction; fokus pada karakteristik sikap rasial
siswa dan bagaimana sikap tersebut dapat dimodifikasi melalui metode dan materi
pengajaran. Keempat, equity pedagogy;, ada ketika guru memodifikasi metode pengajaran
mereka sehingga dapat memfasilitasi prestasi akademik siswa dari berbagai kelompok ras,
budaya, dan sosial ekonomi. Kelima, empowering school culture and social structure; melibatkan
perubahan kultur dan struktur sekolah sehingga siswa dari berbagai kelompok etnis, ras, dan
sosial dapat mengalami kesetaraan dan pemberdayaan, Banks & Banks (2019). Kelima dimensi
ini harus diimplementasikan secara bersamaan untuk menciptakan lingkungan pendidikan
yang benar-benar multikultural.

Tujuan utama pendidikan multikultural adalah mengembangkan kesadaran
multikultural yang komprehensif pada siswa. Kesadaran ini meliputi pemahaman mendalam
tentang keberagaman sebagai kekayaan, bukan sebagai ancaman atau hambatan. Idris et al.,
(2024) menekankan bahwa pengembangan kesadaran multikultural dalam konteks
pendidikan Islam bertujuan untuk memperkuat identitas Islam yang moderat, di mana siswa

dapat memahami dan menghargai perbedaan sambil tetap mempertahankan nilai-nilai

76



ljelap: Indonesian Journal of Education, Language, and Psychology

spiritual dan moral yang kuat. Kesadaran multikultural ini mencakup kemampuan untuk
melihat dunia dari berbagai perspektif, memahami kompleksitas identitas manusia, dan
menghargai kontribusi setiap kelompok budaya terhadap peradaban manusia.

Membangun sikap toleransi dan respek terhadap perbedaan merupakan tujuan
fundamental lainnya dari pendidikan multikultural. Toleransi di sini bukan hanya berarti
menerima keberadaan orang lain yang berbeda, tetapi juga melibatkan apresiasi aktif
terhadap keberagaman dan kemauan untuk belajar dari perbedaan tersebut. Maulidiah (2023)
menjelaskan bahwa toleransi dalam konteks multikultural adalah "etika penerimaan dan
penghormatan mutual yang melampaui perbedaan budaya, etnis, gender, linguistik, dan
agama." Sikap respek terhadap perbedaan ini harus dikembangkan melalui interaksi
langsung, dialog antarbudaya, dan pengalaman belajar yang memungkinkan siswa untuk
memahami perspektif orang lain dari dalam (insider perspective).

Menciptakan keadilan sosial dalam pendidikan merupakan tujuan transformatif dari
pendidikan multikultural yang berusaha mengubah struktur kekuasaan dan privilese dalam
sistem pendidikan. Keadilan sosial dalam konteks ini melibatkan eliminasi diskriminasi,
penyediaan akses yang setara terhadap pendidikan berkualitas, dan pemberdayaan
kelompok- kelompok yang termarginalkan. Penelitian terbaru menunjukkan bahwa
implementasi keadilan sosial dalam pendidikan multikultural memerlukan pendekatan yang
sistemik dan berkelanjutan, melibatkan perubahan kebijakan, praktik pengajaran, dan kultur
sekolah secara keseluruhan (Nasr, 2023).

3. 2. Filsafat Pendidikan Islam dan Multikulturalisme

Fondasi pendidikan multikultural dalam Islam tertanam kuat dalam ajaran-ajaran
fundamental Al-Qur'an dan Hadits. Salah satu ayat yang paling sering dirujuk dalam konteks
multikulturalisme adalah QS. Al-Hujurat: 13, yang menyatakan: "Hai manusia, sesungguhnya
Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan
kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling mengenal. Sesungguhnya
orang yang paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling taqwa diantara
kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal." Ayat ini mengandung
prinsip fundamental tentang keberagaman sebagai sunnatullah (hukum alam Allah) yang
harus diterima dan dihargai.

Konsep "li ta’arafu" (supaya kamu saling mengenal) dalam ayat tersebut mengandung
makna yang sangat dalam dalam konteks pendidikan multikultural. Kata "ta'arafu" berasal
dari akar kata 'arafa yang berarti mengetahui atau mengenal dengan baik. Ini
mengimplikasikan bahwa keberagaman diciptakan bukan untuk saling bermusuhan atau
berkompetisi secara destruktif, melainkan untuk saling mengenal, memahami, dan belajar
satu sama lain. Dalam konteks pendidikan, prinsip ini menjadi landasan untuk
mengembangkan kurikulum dan metode pembelajaran yang mendorong interaksi positif
antarkelompok yang berbeda. QS. Al- Bagarah: 256 memberikan landasan yang kuat untuk
prinsip kebebasan beragama dan tidak adanya paksaan dalam beragama: "Tidak ada paksaan

untuk (memasuki) agama (Islam); sesungguhnya telah jelas jalan yang benar daripada jalan

| 77



Pendidikan Multikultural dalam Konsepsi Filsafat Pendidikan Islam: Analisis Segresi Sosial di Lingkungan Pendidikan
Eka Fitra Ramadani, Afifuddin Harisah

yang sesat." Ayat ini menegaskan bahwa Islam mengakui dan menghormati kebebasan
individu untuk memilih keyakinan mereka. Dalam konteks pendidikan multikultural, prinsip
ini menjadi dasar untuk menciptakan lingkungan pembelajaran yang inklusif di mana siswa
dari berbagai latar belakang agama dapat belajar bersama tanpa merasa terpaksa atau
terancam.

Hadits-hadits Nabi Muhammad SAW juga memberikan contoh konkret tentang
penghormatan terhadap perbedaan dan keadilan. Salah satu hadits yang terkenal adalah:
"Tidak beriman seseorang di antara kalian, hingga ia mencintai saudaranya sebagaimana ia mencintai
dirinya sendiri" (HR. Bukhari dan Muslim). Hadits ini menekankan pentingnya empati dan
kasih sayang terhadap sesama manusia, tanpa memandang latar belakang mereka. Dalam
konteks pendidikan multikultural, hadits ini menjadi landasan untuk mengembangkan sikap
empati dan kepedulian sosial yang melampaui batas-batas kelompok.

Konsep rahmatan lil ‘alamin (rahmat untuk semesta alam) merupakan prinsip
fundamental dalam Islam yang memberikan landasan teologis yang kuat untuk pendidikan
multikultural. Konsep ini menegaskan bahwa Islam dan umatnya hadir untuk memberikan
manfaat dan keberkahan bagi seluruh alam semesta, termasuk semua makhluk hidup tanpa
diskriminasi. Dalam konteks pendidikan, prinsip rahmatan lil 'alamin mengimplikasikan
bahwa pendidikan Islam harus berkontribusi positif terhadap kesejahteraan dan kemajuan
seluruh umat manusia, bukan hanya untuk kelompok Muslim saja.

Implementasi konsep rahmatan lil "alamin dalam pendidikan multikultural berarti bahwa
institusi pendidikan Islam harus menjadi pusat pembelajaran yang inklusif, di mana nilai-nilai
kemanusiaan universal seperti keadilan, kasih sayang, dan perdamaian diajarkan dan
dipraktikkan. Idris et al. (2024) menekankan bahwa pendekatan multikultural dalam
pendidikan Islam dapat memperkuat identitas Islam yang moderat dengan menjadikan
prinsip rahmatan lil ‘alamin sebagai panduan dalam berinteraksi dengan keberagaman.
Wasathiyyah atau moderasi beragama merupakan konsep kunci lainnya yang sangat relevan
dengan pendidikan multikultural. Kata wasath dalam Al-Qur'an QS. Al-Baqarah: 143
menggambarkan umat Islam sebagai "umat yang wasath" (umat yang moderat/tengah).
Konsep ini menekankan pentingnya keseimbangan dan moderasi dalam semua aspek
kehidupan, termasuk dalam cara pandang terhadap perbedaan dan keberagaman. Dalam
konteks pendidikan, wasathiyyah menjadi prinsip untuk mengembangkan sikap yang
seimbang antara mempertahankan identitas keagamaan yang kuat dengan keterbukaan
terhadap perbedaan dan dialog antarbudaya.

Penerapan prinsip wasathiyyah dalam pendidikan multikultural melibatkan
pengembangan kemampuan untuk melihat isu-isu kompleks dari berbagai perspektif,
menghindari ekstremisme dalam segala bentuknya, dan mencari solusi yang adil dan
berimbang dalam menghadapi konflik atau perbedaan pendapat. Penelitian terbaru
menunjukkan bahwa implementasi nilai- nilai moderasi beragama dalam pendidikan Islam
dapat meningkatkan toleransi dan mengurangi prejudis antarkelompok. Inayatillah (2022).

Al-Ghazali (1058-1111 M), seorang teolog dan filsuf besar Islam, memberikan kontribusi

78



ljelap: Indonesian Journal of Education, Language, and Psychology

penting terhadap konsep pendidikan karakter inklusif yang relevan dengan pendidikan
multikultural kontemporer. Dalam karyanya Thya ‘Ulum al-Din, Al-Ghazali menekankan
pentingnya pendidikan akhlak yang universal, yang tidak hanya berlaku untuk Muslim tetapi
juga untuk seluruh umat manusia. Menurut Al-Ghazali, tujuan pendidikan yang
sesungguhnya adalah pembentukan karakter yang mulia (husn al-khuluq), yang mencakup
sifat-sifat seperti kejujuran, keadilan, kasih sayang, dan toleransi.

Konsep pendidikan karakter Al-Ghazali sangat relevan dengan pendidikan
multikultural karena menekankan pengembangan nilai-nilai universal yang dapat menjadi
titik temu antarkelompok yang berbeda. Al-Ghazali mengajarkan bahwa pendidikan harus
mengembangkan kemampuan untuk berempati dan memahami perspektif orang lain, yang
merupakan kompetensi penting dalam masyarakat multikultural. Pendekatan holistik Al-
Ghazali terhadap pendidikan, yang mengintegrasikan aspek intelektual, spiritual, dan sosial,
memberikan kerangka kerja yang kuat untuk mengembangkan pendidikan multikultural
yang komprehensif.

Ibn Khaldun (1332-1406 M), sejarawan dan sosiolog Muslim terkemuka, memberikan
wawasan mendalam tentang pentingnya interaksi sosial dalam proses pendidikan. Dalam
Mugaddimah-nya, Ibn Khaldun mengembangkan teori tentang dinamika sosial dan
pentingnya asabiyyah (solidaritas kelompok) dalam pembentukan peradaban. Namun, Ibn
Khaldun juga menyadari bahwa interaksi dan pertukaran budaya antarkelompok yang
berbeda merupakan motor penting dalam kemajuan peradaban.

Teori Ibn Khaldun tentang pentingnya interaksi sosial dalam pendidikan sangat relevan
dengan pendidikan multikultural kontemporer. Ia menekankan bahwa pembelajaran yang
efektif terjadi melalui interaksi sosial yang intensif dan bermakna, bukan hanya melalui
transfer pengetahuan yang pasif. Dalam konteks multikultural, ini berarti bahwa pendidikan
harus menciptakan kesempatan untuk interaksi positif antarkelompok yang berbeda, di mana
setiap kelompok dapat belajar dari yang lain dan berkontribusi terhadap pembentukan
pengetahuan bersama.

Ibn Khaldun juga mengakui bahwa keberagaman perspektif dan pengalaman dapat
memperkaya proses pembelajaran dan menghasilkan inovasi. Pandangannya tentang siklus
peradaban menunjukkan bahwa masyarakat yang terbuka terhadap pengaruh eksternal dan
mampu mengintegrasikan elemen-elemen baru cenderung lebih dinamis dan inovatif. Prinsip
ini menjadi dasar penting untuk mengembangkan pendidikan multikultural yang tidak hanya
toleran terhadap perbedaan, tetapi juga mampu memanfaatkan keberagaman sebagai sumber
kekuatan dan kreativitas
3. 3. Analisis Kasus: Segregasi Sosial Di Lingkungan Pendidikan

Segregasi berdasarkan agama dalam sistem pendidikan Indonesia merupakan
fenomena yang kompleks dan multidimensi. Manifestasi segregasi agama dapat dilihat dari
beberapa aspek yang saling berkaitan dalam menciptakan pembagian kelompok berdasarkan
identitas keagamaan. Pertama, terdapat kecenderungan pembentukan institusi pendidikan

yang homogen secara agama. Hal ini tercermin dalam banyaknya sekolah-sekolah berbasis

79



Pendidikan Multikultural dalam Konsepsi Filsafat Pendidikan Islam: Analisis Segresi Sosial di Lingkungan Pendidikan
Eka Fitra Ramadani, Afifuddin Harisah

agama tertentu yang cenderung hanya menerima siswa dari kelompok agama yang sama.
Meskipun secara formal tidak ada larangan bagi siswa dari agama lain untuk mendaftar,
namun dalam praktiknya sering terjadi seleksi tidak tertulis yang mengutamakan calon siswa
yang seagama dengan yayasan atau lembaga penyelenggara pendidikan. Kedua, segregasi
agama juga termanifestasi dalam kurikulum dan kegiatan ekstrakurikuler. Beberapa sekolah
cenderung mengintegrasikan nilai- nilai agama tertentu dalam seluruh aspek pembelajaran,
yang secara tidak langsung menciptakan lingkungan yang kurang nyaman bagi siswa dari
agama minoritas. Penelitian menunjukkan bahwa dimensi spasial agama berkontribusi pada
polarisasi dan konflik antar kelompok agama dalam masyarakat urban, termasuk dalam
lingkungan pendidikan (IAS Journal of Localities, 2024). Ketiga, praktik segregasi agama juga
terlihat dalam interaksi sosial antar siswa. Data terbaru menunjukkan bahwa meskipun
Indeks Kerukunan Umat Beragama (KUB) Indonesia mengalami peningkatan dari 73,09 pada
2022 menjadi 76,47 pada 2024, namun tren intoleransi di kalangan siswa masih menjadi
perhatian serius. Survei tahun 2023 menunjukkan sekitar 70,2 persen anak-anak remaja masih
toleran, namun terdapat 24,2 persen yang berada dalam kategori toleran pasif, yang
berpotensi berkembang menjadi intoleran aktif (Kompas.id, 2023).

Segregasi etnis dan budaya dalam pendidikan Indonesia menunjukkan pola yang
mengkhawatirkan, terutama terlihat dari pengalaman mahasiswa perantau dari Indonesia
Timur. Studi kasus mahasiswa dari Nusa Tenggara Timur dan Papua di Yogyakarta
menunjukkan bahwa hubungan yang tercipta antara mahasiswa dari Timur Indonesia dengan
masyarakat lokal cenderung tidak harmonis akibat perbedaan kebudayaan (Indonesian
Journal of Sociology, Education, and Development, 2023).

Manifestasi segregasi etnis ini dapat diamati dalam beberapa bentuk. Pertama, terdapat
kecenderungan pembentukan kelompok-kelompok berdasarkan asal daerah atau etnis yang
sama di lingkungan pendidikan. Mahasiswa dari daerah tertentu cenderung membentuk
komunitas eksklusif yang jarang berinteraksi dengan kelompok lain. Kedua, stereotip dan
prasangka terhadap etnis tertentu sering muncul dalam interaksi sehari-hari, menciptakan
barrier invisible yang memisahkan kelompok-kelompok etnis.

Penelitian tentang keberagaman etnis Indonesia menunjukkan bahwa kesenjangan
pendapatan dari kelompok etnis tertentu memiliki pandangan tertentu dalam memutuskan
besaran alokasi sumber daya rumah tangga untuk pendidikan. Keragaman etnis dalam suatu
daerah telah menjadi preferensi baru dalam pengalokasian investasi pendidikan, yang secara
tidak langsung menciptakan segregasi berbasis kemampuan ekonomi etnis tertentu (UGM
Repository, 2024).

Segregasi berdasarkan status sosial ekonomi merupakan bentuk segregasi yang paling
nyata dan mudah diidentifikasi dalam sistem pendidikan Indonesia. Manifestasi segregasi ini
sangat kompleks dan mencakup berbagai aspek mulai dari akses pendidikan hingga kualitas
pembelajaran yang diterima siswa. Kasus diskriminasi siswa akibat tunggakan SPP yang
terjadi di Medan pada Januari 2025 menjadi contoh konkret segregasi ekonomi dalam
pendidikan. Seorang siswa kelas IV dipaksa duduk di lantai selama tiga hari karena

80



ljelap: Indonesian Journal of Education, Language, and Psychology

menunggak SPP sebesar Rp180.000, mencerminkan bagaimana status ekonomi dapat menjadi
dasar perlakuan diskriminatif di lingkungan sekolah (Unismuh Makassar, 2025).

Infrastruktur pendidikan juga menjadi faktor penting dalam segregasi ekonomi.
Analisis bibliometrik menunjukkan bahwa infrastruktur pendidikan telah menjadi pilar
penting dalam mengatasi kesenjangan sosial ekonomi, namun disparitas dalam infrastruktur
pendidikan antara sekolah di daerah kaya dan miskin masih sangat signifikan (Mimbar Ilmu,
2024). Sekolah- sekolah di daerah dengan ekonomi yang baik memiliki fasilitas lengkap, guru
berkualitas, dan program pembelajaran yang beragam, sementara sekolah di daerah kurang
mampu mengalami keterbatasan dalam semua aspek tersebut.

Kasus segregasi di sekolah umum menunjukkan kompleksitas masalah yang dihadapi
sistem pendidikan Indonesia. Salah satu studi kasus yang menarik perhatian adalah fenomena
perundungan (bullying) yang sering kali memiliki basis segregasi sosial. Penelitian di SMP
Negeri 14 Kota Medan menunjukkan bahwa perundungan dalam berbagai bentuknya masih
menjadi masalah yang meresahkan di lingkungan sekolah, meskipun upaya telah dilakukan
untuk mengatasi masalah ini (Indonesian Culture and Religion Issues, 2024).

Data menunjukkan bahwa sepanjang tahun 2024 terdapat 293 kasus kekerasan di
sekolah berdasarkan data yang dihimpun Jaringan Pemantau Pendidikan Indonesia (JPPI)
hingga September 2024. Angka ini mencerminkan kondisi yang mengkhawatirkan terkait
dengan harmoni sosial di lingkungan pendidikan (Kompas, 2024). Studi kasus lain yang
relevan adalah kesulitan yang dihadapi siswa dari wilayah terpencil dalam mengakses
pendidikan berkualitas. Tantangan pemerintah dalam pemerataan pendidikan di Indonesia
menunjukkan bahwa segregasi geografis dan ekonomi saling berkaitan dalam menciptakan
kesenjangan pendidikan yang signifikan (Sekretariat Negara, 2024).

Dampak segregasi sosial terhadap siswa sangat multidimensi dan berkelanjutan.
Pertama, dampak akademis yang signifikan terlihat dari penurunan motivasi belajar dan
prestasi akademik siswa yang mengalami segregasi. Penelitian menunjukkan bahwa stigma
dan diskriminasi terhadap siswa dari kelompok minoritas sosial di lingkungan sekolah dapat
menghambat perkembangan akademis dan psikologis mereka (Journal of Education Research,
2024). Kedua, dampak psikologis yang serius meliputi penurunan harga diri, kecemasan
sosial, dan pembentukan identitas negatif. Siswa yang mengalami segregasi cenderung
mengembangkan perasaan tidak berharga dan inferior, yang dapat berlanjut hingga masa
dewasa. Ketiga, dampak sosial jangka panjang berupa keterbatasan kemampuan berinteraksi
lintas kelompok. Siswa yang tumbuh dalam lingkungan yang tersegregasi akan mengalami
kesulitan dalam berinteraksi dengan kelompok yang berbeda di masa depan, menghambat
proses integrasi sosial yang lebih luas. Keempat, dampak pada pembentukan karakter dan
nilai-nilai toleransi. Modernisasi yang tidak dikelola dengan baik dapat berdampak negatif
pada perilaku siswa sekolah dasar, termasuk dalam hal toleransi dan penerimaan terhadap
perbedaan (Jurnal Bintang Pendidikan Indonesia, 2024).

Faktor struktural merupakan penyebab fundamental segregasi sosial dalam pendidikan

Indonesia. Pertama, sistem pendidikan yang masih belum sepenuhnya inklusif menciptakan

| 81



Pendidikan Multikultural dalam Konsepsi Filsafat Pendidikan Islam: Analisis Segresi Sosial di Lingkungan Pendidikan
Eka Fitra Ramadani, Afifuddin Harisah

ruang bagi praktik segregasi. Kebijakan pendidikan yang belum mengintegrasikan prinsip-
prinsip multikulturalisme secara komprehensif menjadi akar masalah segregasi struktural.
Kedua, distribusi sumber daya pendidikan yang tidak merata antar wilayah dan antar sekolah
menciptakan stratifikasi dalam sistem pendidikan. Sekolah-sekolah di daerah urban dan
ekonomi kuat memiliki akses yang lebih baik terhadap fasilitas, teknologi, dan tenaga
pengajar berkualitas dibandingkan sekolah di daerah rural atau ekonomi lemah. Ketiga,
regulasi dan pengawasan yang lemah terhadap praktik diskriminasi dalam pendidikan
memungkinkan segregasi berlangsung tanpa sanksi yang memadai. Meskipun terdapat
peraturan yang melarang diskriminasi, implementasi dan penegakannya masih lemah.
Keempat, sistem seleksi dan penerimaan siswa yang tidak transparan sering kali menjadi
sarana untuk melakukan segregasi terselubung. Kriteria seleksi yang bias atau tidak objektif
dapat digunakan untuk mengecualikan kelompok tertentu dari akses pendidikan berkualitas.

Faktor kultural memiliki peran signifikan dalam perpetuasi segregasi sosial dalam
pendidikan. Pertama, nilai-nilai primordialisme yang masih kuat dalam masyarakat
Indonesia menciptakan preferensi untuk berinteraksi dengan kelompok yang sama secara
etnis, agama, atau budaya. Hal ini tercermin dalam pilihan sekolah dan pola interaksi sosial
dalam lingkungan pendidikan. Kedua, stereotip dan prasangka yang mengakar dalam
masyarakat terhadap kelompok tertentu mempengaruhi persepsi dan perilaku dalam konteks
pendidikan. Stereotip negatif terhadap etnis, agama, atau kelas sosial tertentu dapat menjadi
justifikasi untuk praktik segregasi. Ketiga, tradisi dan praktik budaya yang ekslusif dalam
beberapa komunitas dapat menciptakan barrier dalam integrasi sosial. Beberapa kelompok
budaya memiliki tradisi untuk mempertahankan homogenitas internal yang dapat
menghambat proses integrasi dalam konteks pendidikan multikultural. Keempat,
keterbatasan pemahaman tentang nilai-nilai pluralisme dan multikulturalisme dalam
masyarakat menjadi faktor penyebab segregasi kultural. Kurangnya apresiasi terhadap
keberagaman sebagai kekuatan dapat mendorong preferensi untuk homogenitas.

Faktor individual berperan penting dalam dinamika segregasi sosial dalam pendidikan.
Pertama, preferensi personal untuk berinteraksi dengan kelompok yang sama (homophily)
merupakan kecenderungan natural manusia yang dapat diperkuat oleh kondisi sosial yang
mendukung segregasi. Kedua, tingkat pendidikan dan awareness orang tua terhadap
pentingnya pendidikan multikultural mempengaruhi pilihan sekolah dan pola interaksi sosial
anak. Orang tua dengan pemahaman yang terbatas tentang nilai pluralisme cenderung
memilih lingkungan pendidikan yang homogen untuk anak-anak mereka. Ketiga,
pengalaman personal terkait konflik atau diskriminasi dapat membentuk sikap defensif dan
cenderung segregatif. Individu yang pernah mengalami diskriminasi mungkin memilih untuk
menghindari interaksi lintas kelompok sebagai mekanisme proteksi diri. Keempat,
keterbatasan kemampuan adaptasi budaya dan sosial dapat mendorong individu untuk
memilih lingkungan yang familiar dan nyaman. Hal ini terlihat jelas dalam kasus mahasiswa
perantau yang cenderung membentuk komunitas eksklusif berdasarkan asal daerah. Kelima,

faktor ekonomi individual yang berinteraksi dengan aspirasi pendidikan dapat menciptakan

82



ljelap: Indonesian Journal of Education, Language, and Psychology

segregasi berbasis kemampuan finansial. Keluarga dengan kemampuan ekonomi terbatas
mungkin tidak memiliki pilihan selain menerima segregasi sebagai konsekuensi dari
keterbatasan akses terhadap pendidikan berkualitas.

3. 4. Solusi Berbasis Filsafat Pendidikan Islam

Paradigma baru pendidikan Islam multikultural harus dibangun berdasarkan
pemahaman yang holistik tentang ajaran Islam yang rahmatan lil alamiin. Nasri dan
Tabibuddin (2023) menekankan pentingnya revitalisasi fungsi pendidikan Islam dalam
konteks multikultural melalui paradigma moderasi beragama yang mengintegrasikan nilai-
nilai universal Islam dengan apresiasi terhadap keberagaman. Pendidikan Islam yang
berorientasi multikultural tidak hanya mengajarkan aspek ritual dan dogma, tetapi juga
menanamkan kesadaran akan pentingnya hidup dengan nilai-nilai kerjasama, toleransi, dan
harmoni di tengah perbedaan.

Paradigma ini mengakui bahwa keberagaman budaya, agama, dan etnis memiliki
relevansi yang kuat dengan ajaran Al-Qur'an yang menekankan penghargaan terhadap
perbedaan manusia sebagai sunnatullah. Pendekatan multikultural dalam pendidikan Islam
memposisikan keberagaman bukan sebagai ancaman, melainkan sebagai rahmat yang harus
dikelola dengan bijaksana untuk mencapai tujuan pendidikan yang lebih luas.

Prinsip-prinsip dasar pendidikan Islam multikultural bersumber dari nilai-nilai
fundamental Islam yang universal. Pertama, prinsip tawhid yang menekankan kesatuan dalam
keberagaman, di mana semua perbedaan adalah manifestasi dari keesaan Allah. Kedua,
prinsip rahmah yang mengutamakan kasih sayang dan empati dalam berinteraksi dengan
sesama, terlepas dari latar belakang agama, budaya, atau etnis. Ketiga, prinsip adil yang
menjamin kesetaraan hak dan kewajiban setiap individu tanpa diskriminasi. Keempat, prinsip
hikmah yang mengajarkan kebijaksanaan dalam memahami dan menghargai perbedaan
sebagai bagian dari rencana Ilahi.

3. 5. Strategi Implementasi Pendidikan Multikultural Islam

Transformasi kurikulum pendidikan Islam multikultural memerlukan perubahan
mendasar dalam struktur dan konten pembelajaran. Strategi transformasi kurikulum harus
mencakup penggunaan kurikulum yang terbuka terhadap keragaman dengan pendekatan
pembelajaran yang berpusat pada peserta didik serta memfasilitasi dialog dan interaksi
antarbudaya. Kurikulum yang dikembangkan harus mengintegrasikan perspektif
multikultural dalam setiap mata pelajaran, bukan hanya sebagai materi tambahan.

Implementasi kurikulum multikultural dalam pendidikan Islam dapat dilakukan
melalui pendekatan terintegrasi yang menghubungkan nilai-nilai Islam dengan konteks
keberagaman lokal dan global. Hal ini mencakup pengembangan materi pembelajaran yang
menampilkan berbagai perspektif budaya, sejarah, dan tradisi dalam kerangka ajaran Islam
yang universal.

Inovasi metode pembelajaran dalam pendidikan Islam multikultural harus
mengutamakan pendekatan yang interaktif, partisipatif, dan inklusif. Metode pembelajaran

yang dikembangkan harus mampu mengakomodasi berbagai gaya belajar dan latar belakang

| 83



Pendidikan Multikultural dalam Konsepsi Filsafat Pendidikan Islam: Analisis Segresi Sosial di Lingkungan Pendidikan
Eka Fitra Ramadani, Afifuddin Harisah

budaya siswa. Pembelajaran berbasis proyek kolaboratif antarbudaya, diskusi kelompok
heterogen, dan simulasi situasi multikultural dapat menjadi strategi efektif dalam
membangun pemahaman dan apresiasi terhadap keberagaman. Pemanfaatan teknologi
informasi dalam pembelajaran berdiferensiasi juga menjadi kunci inovasi metode
pembelajaran. Teknologi dapat digunakan untuk menyediakan akses ke berbagai sumber
pembelajaran multikultural, memfasilitasi komunikasi lintas budaya, dan menciptakan
pengalaman pembelajaran yang lebih kaya dan beragam.

Pemberdayaan pendidik merupakan elemen kunci dalam implementasi pendidikan
Islam multikultural. Pendidik harus dibekali dengan pemahaman yang mendalam tentang
filosofi pendidikan multikultural Islam, kompetensi dalam mengelola keberagaman di kelas,
dan keterampilan dalam mengintegrasikan nilai-nilai multikultural dalam pembelajaran.
Program pelatihan dan pengembangan profesional berkelanjutan harus dirancang untuk
meningkatkan kapasitas pendidik dalam menciptakan lingkungan pembelajaran yang inklusif
dan toleran. Pendidik juga harus menjadi model dalam menerapkan nilai-nilai multikultural
dalam kehidupan sehari-hari, sehingga dapat memberikan teladan yang nyata bagi siswa
tentang bagaimana menjalani kehidupan yang harmonis dalam keberagaman.

3. 6. Model Implementasi Bertahap

Tahap persiapan merupakan fondasi yang krusial dalam implementasi pendidikan
Islam multikultural. Pada tahap ini, dilakukan analisis mendalam terhadap kondisi eksisting
institusi pendidikan, termasuk kurikulum, metode pembelajaran, dan budaya organisasi.
Persiapan juga mencakup pengembangan visi dan misi yang jelas tentang pendidikan
multikultural Islam, sosialisasi kepada seluruh stakeholder, dan pembentukan tim
implementasi yang kompeten. Selain itu, tahap persiapan juga melibatkan pengembangan
infrastruktur pendukung, seperti penyediaan sumber daya pembelajaran multikultural,
pelatihan awal untuk pendidik, dan pengembangan sistem evaluasi yang sesuai dengan
tujuan pendidikan multikultural.

Tahap implementasi melibatkan pelaksanaan program pendidikan Islam multikultural
secara bertahap dan terukur. Implementasi dimulai dengan pilot project di beberapa kelas atau
mata pelajaran tertentu, kemudian diperluas secara gradual berdasarkan evaluasi dan
pembelajaran. Pada tahap ini, dilakukan monitoring dan evaluasi secara berkala untuk
memastikan efektivitas implementasi dan melakukan penyesuaian yang diperlukan.
Implementasi juga mencakup pengembangan kemitraan dengan berbagai pihak, termasuk
orang tua, masyarakat, dan lembaga lain yang mendukung pendidikan multikultural.
Kolaborasi ini penting untuk menciptakan ekosistem pendidikan yang kondusif bagi
pengembangan nilai- nilai multikultural.

Tahap institusionalisasi bertujuan untuk memastikan keberlanjutan dan kelembagaan
pendidikan Islam multikultural. Pada tahap ini, program pendidikan multikultural telah
menjadi bagian integral dari sistem pendidikan institusi, dengan dukungan kebijakan,
struktur organisasi, dan budaya yang mendukung. Institusionalisasi juga mencakup

pengembangan system quality assurance yang memastikan standar kualitas pendidikan

84



ljelap: Indonesian Journal of Education, Language, and Psychology

multikultural terjaga secara konsisten. Selain itu, tahap institusionalisasi melibatkan
pengembangan jaringan dan kemitraan strategis dengan berbagai institusi pendidikan lain
dan best practices dalam implementasi pendidikan Islam multikultural. Hal ini penting untuk

menciptakan gerakan pendidikan multikultural yang lebih luas dan berkelanjutan.
SIMPULAN

Pendidikan multikultural dalam filsafat pendidikan Islam bertujuan menciptakan
kesetaraan dan keadilan sosial di lingkungan pendidikan dengan mengakui serta menghargai
keberagaman agama, etnis, dan budaya. Konsep ini menekankan pentingnya transformasi
struktural dalam sistem pendidikan agar semua siswa memperoleh kesempatan yang sama,
serta mengembangkan sikap toleran, respek, dan empati melalui kurikulum yang inklusif,
interaksi antarbudaya, dan penerapan nilai-nilai universal seperti keadilan dan kasih sayang.
Landasan teologis pendidikan multikultural dalam Islam sangat kuat, sebagaimana tercermin
dalam prinsip “li ta’arafu” dan “rahmatan lil ‘alamin,” yang menegaskan pentingnya saling
mengenal, menghormati, dan hidup berdampingan secara damai di tengah perbedaan.

Namun, realitas di Indonesia masih menunjukkan adanya segregasi sosial berbasis
agama dan etnis di lingkungan pendidikan. Fenomena ini terlihat dari kecenderungan
pembentukan institusi pendidikan yang homogen, kurikulum yang kurang inklusif, serta
interaksi sosial yang terbatas antar kelompok berbeda. Segregasi ini berpotensi menghambat
terciptanya keadilan sosial dan integrasi nasional. Maka, implementasi pendidikan
multikultural secara sistemik dan berkelanjutan sangat diperlukan untuk mengatasi
diskriminasi, memperkuat identitas Islam yang moderat, serta membangun masyarakat yang

inklusif dan harmonis di tengah keberagaman.
REFERENSI

Anwar, S. (2021). Building multicultural awareness through interfaith dialogue in Indonesian
Islamic education. Journal of Islamic Education, 15(2), 89-105.

Banks, J. A., & Banks, C. A. M. (2019). Multicultural education: Issues and perspectives (10th ed.).
John Wiley & Sons.

Cathrin, P., & Wikandaru, R. (2023). Multicultural education challenges in Indonesian diverse
society. International Journal of Education and Social Sciences, 8(3), 245-260.

Dewi, R. K., & Sari, M. P. (2023). Implementasi kurikulum merdeka dalam transformasi
pendidikan Indonesia: Tantangan dan peluang. Jurnal Pendidikan Nasional, 15(2), 123- 138.

Hadji, S., & Wekke, . S. (2017). Multicultural education reality in Indonesia: A critical analysis.
Asia Pacific Journal of Multidisciplinary Research, 5(4), 67-78.

Hartono, B., & Lestari, D. (2022). Efektivitas pembelajaran hybrid dalam meningkatkan
engagement siswa di era digital. Indonesian Journal of Educational Research, 8(3), 245- 260.

Harahap, H., Salminawati, S., Lubis, I., & Harahap, S. (2022). Filsafat Islam pada masa golden
age dan kontribusinya dalam dunia pendidikan. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam dan
Multikulturalisme, 4(3), 250-266.

Human Rights Watch. (2024, October 29). Religious intolerance, discriminatory regulations
against minorities in Indonesia. Retrieved from
https://www.hrw.org/news/2024/10/29/religious-intolerance-discriminatory-regulations-

| 85


https://www.hrw.org/news/2024/10/29/religious-intolerance-discriminatory-regulations-against-minorities-indonesia

Pendidikan Multikultural dalam Konsepsi Filsafat Pendidikan Islam: Analisis Segresi Sosial di Lingkungan Pendidikan
Eka Fitra Ramadani, Afifuddin Harisah

against-minorities-indonesia

Idris, T., Rijal, F., Irwandi, Hanum, R., & Mardhiah, A. (2024). A multicultural approach in
Islamic education learning to strengthen the Islamic identity of moderate students in
PTKIN Aceh. Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic Education, 5(3), 1-15.

Inayatillah, Kamaruddin, & Anzaikhan, M. (2022). The history of moderate Islam in Indonesia
and its influence on the content of national education. Journal of Al-Tamaddun, 17(2), 213-
226.

Kholil, A. (2022). Challenges of implementing multicultural education in Indonesian schools.
Educational Research and Reviews, 17(8), 289-298.

Maulidiah, S., Rahman, A., & Sari, D. P. (2023). Multiculturalism as a way of life: Building
mutual acceptance in diverse societies. International Journal of Multicultural and
Multireligious Understanding, 10(4), 125-138.

Nasr, S. H. (2023). Islamic education and multicultural values: Bridging diversity through
spiritual wisdom. Journal for Multicultural Education, 17(2), 89-105.

86


https://www.hrw.org/news/2024/10/29/religious-intolerance-discriminatory-regulations-against-minorities-indonesia

