
Volume 2 Number 2 (2025) 

July – December 2025 

Page: 73-86 

E-ISSN: 3064-4682 

Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno 

https://journal.irsyad.org/index.php/ijelap/  
 

 

 

Published by Yayasan Irsyadul Ibad Mojopurno; Indonesia 

 

Pendidikan Multikultural dalam Konsepsi Filsafat Pendidikan Islam: 

Analisis Segresi Sosial di Lingkungan Pendidikan 

Multicultural Education in the Conception of Islamic Educational Philosophy:  

Analysis of Social Segregation in the Educational Environment  

 

Eka Fitra Ramadani1, Afifuddin Harisah2 

1,2 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia 

* Correspondence e-mail; ekfira@gmail.com 

 

 

 

Article history  Submitted: 2025/05/15; Revised: 2025/06/10; Accepted: 2025/07/04 

Abstract 

 

 

 

 

 

 
Multicultural education from the perspective of Islamic educational 

philosophy becomes an important solution to the phenomenon of social 

segregation in the Indonesian educational environment. This article discusses 

the urgency of implementing multicultural education to create social justice 

and equality, emphasizing the importance of integrating Islamic values such 

as tolerance, justice, and compassion. The theological foundation of 

multicultural education in Islam is reflected in the principles of "li ta'arafu" 

and "rahmatan lil 'alamin," which encourage appreciation for diversity as a 

divine law. However, the reality in Indonesia still shows the existence of 

segregation based on religion and ethnicity, both in school structures and 

social interactions. Therefore, the systemic and sustainable implementation of 

multicultural education is essential to address discrimination, strengthen 

moderate Islamic identity, and build an inclusive and harmonious society 

amidst diversity. This article recommends the transformation of educational 

policies and practices into a more just and inclusive system. 

Keywords  Education, Islamic, Multicultural. 

 

 © 2025 by the authors. This is an open-access publication under the terms and conditions of 

the Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY SA) license, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/. 

 

1. PENDAHULUAN 

Bentangan global yang kian terhubung memperlihatkan Indonesia sebagai anomali 

keberagaman nan memukau. Sebagai negara kepulauan terbesar di dunia dengan lebih dari 

17.000 pulau, Indonesia dihuni oleh 1.340 suku bangsa (Badan Pusat Statistik, 2023), masing- 

masing dengan kekayaan bahasa, adat istiadat, dan tradisi yang tak terhingga. Tak hanya itu, 

spektrum keberagaman juga meluas hingga ke ranah keyakinan, dengan enam agama yang 

diakui secara resmi oleh negara: Islam, Kristen Protestan, Katolik, Hindu, Buddha, dan 

Konghucu. Kebersatuan dalam perbedaan ini diabadikan dalam semboyan nasional 

"Bhinneka Tunggal Ika," sebuah filosofi luhur yang seharusnya menjadi fondasi kokoh bagi 

https://journal.irsyad.org/index.php/ijelap/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Pendidikan Multikultural dalam Konsepsi Filsafat Pendidikan Islam: Analisis Segresi Sosial di Lingkungan Pendidikan 

Eka Fitra Ramadani, Afifuddin Harisah  

74  

pembangunan bangsa. Namun, di balik idealisme multikulturalisme ini, Indonesia 

menghadapi realitas yang kompleks. Keberagaman yang seharusnya menjadi kekuatan justru 

seringkali berhadapan dengan tantangan serius dalam pengelolaan sosial, termasuk di sektor 

pendidikan. Menurut Irawati (2021), keberagaman budaya, etnis, dan agama di Indonesia 

menuntut pendekatan pendidikan yang adaptif dan inklusif demi mencapai integrasi sosial 

yang harmonis, tanpa mengikis identitas masing-masing kelompok. Kondisi geografis 

kepulauan juga menambah kompleksitas, di mana perbedaan wilayah dapat memperkuat 

identitas kedaerahan dan memicu sentimen primordial yang berpotensi merusak kohesi 

sosial. Dalam konteks ini, pendidikan memiliki peran krusial sebagai instrumen pemersatu, 

menumbuhkan pemahaman dan apresiasi terhadap keberagaman sekaligus memperkokoh 

rasa persatuan dan kesatuan bangsa. 

Ironisnya, di tengah cita-cita persatuan, Indonesia justru menyaksikan fenomena 

segregasi sosial yang kian menguat di berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam lingkungan 

pendidikan. Himayatul (2022) menjelaskan bahwa segregasi dalam pendidikan 

bermanifestasi sebagai pemisahan siswa berdasarkan latar belakang agama, etnis, atau status 

sosial ekonomi, menciptakan kelompok-kelompok eksklusif dalam institusi pendidikan. 

Fenomena ini tidak terbatas pada pembentukan sekolah berbasis agama atau etnis tertentu, 

tetapi juga tampak dalam praktik diskriminasi halus di sekolah umum. Studi bahkan 

menunjukkan bahwa mahasiswa perantau dari Indonesia Timur di Yogyakarta mengalami 

segregasi sosial akibat pengelolaan perbedaan budaya yang belum optimal di lingkungan 

pendidikan (Indonesian Journal of Sociology, Education, and Development, 2023). Hal ini 

menegaskan bahwa segregasi tidak hanya membatasi interaksi antar kelompok, tetapi juga 

berpotensi menumbuhkan stereotip dan prasangka yang terbawa hingga dewasa. 

Kondisi ini jelas bertentangan dengan tujuan pendidikan nasional yang mengidamkan 

warga negara yang toleran, demokratis, dan mampu hidup berdampingan. Salah satu 

paradoks mencolok dalam pendidikan Indonesia adalah jurang antara idealisme Bhinneka 

Tunggal Ika dengan realitas praktik pendidikan yang cenderung eksklusif. Meskipun secara 

konstitusional dan filosofis berkomitmen pada persatuan dalam keberagaman, sistem 

pendidikan belum sepenuhnya merefleksikan nilai-nilai multikultural yang inklusif. 

Kurikulum pendidikan yang ada, meskipun telah mengalami reformasi, masih belum optimal 

dalam mengintegrasikan perspektif multikultural secara komprehensif. Bahkan, penelitian 

tentang pengembangan kurikulum Pendidikan Agama Islam berbasis multikulturalisme 

dalam Kurikulum Merdeka (Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 2024) mengindikasikan 

tantangan dalam mengintegrasikan nilai-nilai multikultural dalam pembelajaran. 

Praktik pendidikan yang eksklusif juga terlihat dalam metode pembelajaran yang 

cenderung monokultur, di mana perspektif kelompok mayoritas menjadi standar utama, 

mengabaikan suara kelompok minoritas. Ini menciptakan hierarki budaya yang tidak sejalan 

dengan semangat Bhinneka Tunggal Ika. Mengingat mayoritas penduduk Indonesia adalah 

Muslim, pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam mengembangkan nilai-nilai 

multikultural. Islam sebagai rahmatan lil alamin (rahmat bagi semesta alam) memiliki 



Ijelap: Indonesian Journal of Education, Language, and Psychology  

  

       75 

landasan teologis yang kuat untuk mendukung pendidikan multikultural. Namun, potensi ini 

belum sepenuhnya teroptimalisasi. Himayatul (2022) menegaskan bahwa pendidikan Islam 

dapat menjadi media resolusi konflik dan menciptakan harmoni sosial, dengan mengajarkan 

nilai- nilai universal Islam seperti keadilan, toleransi, dan persaudaraan. Urgensi 

pengembangan pendidikan multikultural dalam konteks pendidikan Islam semakin 

mendesak mengingat jumlah siswa di lembaga pendidikan Islam yang sangat besar. Jika 

lembaga-lembaga ini mampu mengintegrasikan nilai-nilai multikultural, kontribusinya dalam 

membentuk generasi Muslim yang toleran dan inklusif akan sangat signifikan. Terlebih lagi, 

di era globalisasi dan digitalisasi, pendidikan Islam dituntut untuk menyiapkan lulusan yang 

tidak hanya mampu berinteraksi dalam konteks lokal, tetapi juga global. Kemampuan 

memahami, menghargai, dan berinteraksi dengan keberagaman budaya dan agama menjadi 

kompetensi esensial. Integrasi pendidikan multikultural dalam pendidikan Islam, karenanya, 

bukan lagi pilihan, melainkan kebutuhan mendesak untuk mempersiapkan generasi Muslim 

menghadapi tantangan zaman. Penelitian terbaru menunjukkan bahwa implementasi 

pendidikan multikultural dalam pembentukan karakter, termasuk di sekolah dasar inklusi, 

memberikan dampak positif dalam mengembangkan sikap toleran dan inklusif siswa 

mengindikasikan potensi besar pendidikan multikultural dalam mengatasi tantangan 

keberagaman di Indonesia. 

Tujuan artikel ini adalah mengkaji urgensi penerapan pendidikan multikultural untuk 

menciptakan keadilan dan kesetaraan sosial, dengan menekankan pentingnya 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam seperti toleransi, keadilan, dan kasih sayang. Artikel ini 

diharapkan menjadi transformasi kebijakan dan praktik pendidikan menjadi sistem yang 

lebih adil dan inklusif. 

2. METODE 

Artikel ini mengkaji tentang pendidikan multikultural dalam konsepsi filsafat 

pendidikan Islam: analisis fenomena segregasi sosial di lingkungan pendidikan. Adapun 

pendekatan yang digunakan dalam kajian ini adalah metode studi pustaka atau library research 

dengan menggunakan pendekatan deskriptif-analitis, yaitu mengumpulkan dan 

mendeskripsikan informasi dari berbagai sumber relevan seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, 

laporan penelitian, dokumen resmi, juga menganalisis, menginterpretasi, dan mensintesis 

data tersebut untuk menemukan pola, hubungan, atau kesimpulan baru. Adapun rangkaian 

kegiatannya termasuk (1) pengumpulan data pustaka melalui membaca, mencatat, menelaah, 

dan mengelola bahan yang diteliti. Data deskriptif yang disampaikan secara lisan atau tertulis 

dari sumber langsung atau perilaku yang diamati digunakan dalam pendekatan kualitatif. 

Data diperoleh dari buku, artikel, dokumen, catatan, dan sumber lain yang relevan. Metode 

yang ditawarkan oleh Miles dan Huberman digunakan selama proses analisis data, 

menggunakan reduksi data, di mana wawancara dan studi dokumen yang menyeluruh 

digunakan oleh peneliti untuk menghasilkan kesimpulan yang akurat dari catatan lapangan 

dan pengamatan. (2) Ide faktor determinan pendidikan dan (3) Terakhir, penarikan inti yang 



Pendidikan Multikultural dalam Konsepsi Filsafat Pendidikan Islam: Analisis Segresi Sosial di Lingkungan Pendidikan 

Eka Fitra Ramadani, Afifuddin Harisah  

76  

didasarkan pada informasi dan data yang diperoleh dari hasil observasi, temuan, dan studi 

dokumen. 

3. TEMUAN DAN PEMBAHASAN 

3. 1. Konsep Pendidikan Multikultural 

Pendidikan multikultural merupakan konsep yang telah berkembang pesat dalam dunia 

pendidikan kontemporer sebagai respons terhadap realitas keberagaman dalam masyarakat 

global. James A. Banks, yang dikenal sebagai pionir dalam bidang pendidikan multikultural, 

mendefinisikan pendidikan multikultural sebagai "suatu konsep, gerakan pembaharuan 

pendidikan, dan proses pendidikan yang bertujuan untuk mengubah struktur lembaga 

pendidikan supaya siswa laki-laki dan perempuan, siswa berkebutuhan khusus, dan siswa 

yang merupakan anggota dari kelompok ras, etnis, dan kultur yang beragam akan 

memperoleh kesempatan yang sama untuk mencapai prestasi akademis di sekolah", Banks & 

Banks (2019). Definisi ini menekankan pentingnya transformasi struktural dalam sistem 

pendidikan untuk menciptakan kesetaraan akses dan kesempatan bagi semua siswa tanpa 

memandang latar belakang mereka. 

Menurut Banks (2019), pendidikan multikultural memiliki lima dimensi utama yang 

saling berkaitan dan harus diimplementasikan secara holistik untuk mencapai tujuan 

pendidikan yang inklusif. Pertama, content integration: merujuk pada upaya guru untuk 

mengintegrasikan konten dari berbagai kelompok budaya dan etnis ke dalam kurikulum. 

Dimensi ini melibatkan penggunaan contoh, data, dan informasi dari berbagai kelompok 

budaya untuk mengilustrasikan konsep-konsep kunci dalam mata pelajaran. Kedua, 

knowledge construction; process berkaitan dengan sejauh mana guru membantu siswa untuk 

memahami, menginvestigasi, dan menentukan bagaimana pengetahuan implisit dari asumsi 

budaya, referensi, perspektif, dan bias dalam suatu disiplin mempengaruhi cara pengetahuan 

dikonstruksi, Maulidiah (2023). Ketiga, prejudice reduction; fokus pada karakteristik sikap rasial 

siswa dan bagaimana sikap tersebut dapat dimodifikasi melalui metode dan materi 

pengajaran. Keempat, equity pedagogy; ada ketika guru memodifikasi metode pengajaran 

mereka sehingga dapat memfasilitasi prestasi akademik siswa dari berbagai kelompok ras, 

budaya, dan sosial ekonomi. Kelima, empowering school culture and social structure; melibatkan 

perubahan kultur dan struktur sekolah sehingga siswa dari berbagai kelompok etnis, ras, dan 

sosial dapat mengalami kesetaraan dan pemberdayaan, Banks & Banks (2019). Kelima dimensi 

ini harus diimplementasikan secara bersamaan untuk menciptakan lingkungan pendidikan 

yang benar-benar multikultural. 

Tujuan utama pendidikan multikultural adalah mengembangkan kesadaran 

multikultural yang komprehensif pada siswa. Kesadaran ini meliputi pemahaman mendalam 

tentang keberagaman sebagai kekayaan, bukan sebagai ancaman atau hambatan. Idris et al., 

(2024) menekankan bahwa pengembangan kesadaran multikultural dalam konteks 

pendidikan Islam bertujuan untuk memperkuat identitas Islam yang moderat, di mana siswa 

dapat memahami dan menghargai perbedaan sambil tetap mempertahankan nilai-nilai 



Ijelap: Indonesian Journal of Education, Language, and Psychology  

  

       77 

spiritual dan moral yang kuat. Kesadaran multikultural ini mencakup kemampuan untuk 

melihat dunia dari berbagai perspektif, memahami kompleksitas identitas manusia, dan 

menghargai kontribusi setiap kelompok budaya terhadap peradaban manusia. 

Membangun sikap toleransi dan respek terhadap perbedaan merupakan tujuan 

fundamental lainnya dari pendidikan multikultural. Toleransi di sini bukan hanya berarti 

menerima keberadaan orang lain yang berbeda, tetapi juga melibatkan apresiasi aktif 

terhadap keberagaman dan kemauan untuk belajar dari perbedaan tersebut. Maulidiah (2023) 

menjelaskan bahwa toleransi dalam konteks multikultural adalah "etika penerimaan dan 

penghormatan mutual yang melampaui perbedaan budaya, etnis, gender, linguistik, dan 

agama." Sikap respek terhadap perbedaan ini harus dikembangkan melalui interaksi 

langsung, dialog antarbudaya, dan pengalaman belajar yang memungkinkan siswa untuk 

memahami perspektif orang lain dari dalam (insider perspective). 

Menciptakan keadilan sosial dalam pendidikan merupakan tujuan transformatif dari 

pendidikan multikultural yang berusaha mengubah struktur kekuasaan dan privilese dalam 

sistem pendidikan. Keadilan sosial dalam konteks ini melibatkan eliminasi diskriminasi, 

penyediaan akses yang setara terhadap pendidikan berkualitas, dan pemberdayaan 

kelompok- kelompok yang termarginalkan. Penelitian terbaru menunjukkan bahwa 

implementasi keadilan sosial dalam pendidikan multikultural memerlukan pendekatan yang 

sistemik dan berkelanjutan, melibatkan perubahan kebijakan, praktik pengajaran, dan kultur 

sekolah secara keseluruhan (Nasr, 2023). 

3. 2. Filsafat Pendidikan Islam dan Multikulturalisme 

Fondasi pendidikan multikultural dalam Islam tertanam kuat dalam ajaran-ajaran 

fundamental Al-Qur'an dan Hadits. Salah satu ayat yang paling sering dirujuk dalam konteks 

multikulturalisme adalah QS. Al-Hujurat: 13, yang menyatakan: "Hai manusia, sesungguhnya 

Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan 

kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling mengenal. Sesungguhnya 

orang yang paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling taqwa diantara 

kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal." Ayat ini mengandung 

prinsip fundamental tentang keberagaman sebagai sunnatullah (hukum alam Allah) yang 

harus diterima dan dihargai. 

Konsep "li ta'arafu" (supaya kamu saling mengenal) dalam ayat tersebut mengandung 

makna yang sangat dalam dalam konteks pendidikan multikultural. Kata "ta'arafu" berasal 

dari akar kata 'arafa yang berarti mengetahui atau mengenal dengan baik. Ini 

mengimplikasikan bahwa keberagaman diciptakan bukan untuk saling bermusuhan atau 

berkompetisi secara destruktif, melainkan untuk saling mengenal, memahami, dan belajar 

satu sama lain. Dalam konteks pendidikan, prinsip ini menjadi landasan untuk 

mengembangkan kurikulum dan metode pembelajaran yang mendorong interaksi positif 

antarkelompok yang berbeda. QS. Al- Baqarah: 256 memberikan landasan yang kuat untuk 

prinsip kebebasan beragama dan tidak adanya paksaan dalam beragama: "Tidak ada paksaan 

untuk (memasuki) agama (Islam); sesungguhnya telah jelas jalan yang benar daripada jalan 



Pendidikan Multikultural dalam Konsepsi Filsafat Pendidikan Islam: Analisis Segresi Sosial di Lingkungan Pendidikan 

Eka Fitra Ramadani, Afifuddin Harisah  

78  

yang sesat." Ayat ini menegaskan bahwa Islam mengakui dan menghormati kebebasan 

individu untuk memilih keyakinan mereka. Dalam konteks pendidikan multikultural, prinsip 

ini menjadi dasar untuk menciptakan lingkungan pembelajaran yang inklusif di mana siswa 

dari berbagai latar belakang agama dapat belajar bersama tanpa merasa terpaksa atau 

terancam. 

Hadits-hadits Nabi Muhammad SAW juga memberikan contoh konkret tentang 

penghormatan terhadap perbedaan dan keadilan. Salah satu hadits yang terkenal adalah: 

"Tidak beriman seseorang di antara kalian, hingga ia mencintai saudaranya sebagaimana ia mencintai 

dirinya sendiri" (HR. Bukhari dan Muslim). Hadits ini menekankan pentingnya empati dan 

kasih sayang terhadap sesama manusia, tanpa memandang latar belakang mereka. Dalam 

konteks pendidikan multikultural, hadits ini menjadi landasan untuk mengembangkan sikap 

empati dan kepedulian sosial yang melampaui batas-batas kelompok. 

Konsep rahmatan lil 'alamin (rahmat untuk semesta alam) merupakan prinsip 

fundamental dalam Islam yang memberikan landasan teologis yang kuat untuk pendidikan 

multikultural. Konsep ini menegaskan bahwa Islam dan umatnya hadir untuk memberikan 

manfaat dan keberkahan bagi seluruh alam semesta, termasuk semua makhluk hidup tanpa 

diskriminasi. Dalam konteks pendidikan, prinsip rahmatan lil 'alamin mengimplikasikan 

bahwa pendidikan Islam harus berkontribusi positif terhadap kesejahteraan dan kemajuan 

seluruh umat manusia, bukan hanya untuk kelompok Muslim saja. 

Implementasi konsep rahmatan lil 'alamin dalam pendidikan multikultural berarti bahwa 

institusi pendidikan Islam harus menjadi pusat pembelajaran yang inklusif, di mana nilai-nilai 

kemanusiaan universal seperti keadilan, kasih sayang, dan perdamaian diajarkan dan 

dipraktikkan. Idris et al. (2024) menekankan bahwa pendekatan multikultural dalam 

pendidikan Islam dapat memperkuat identitas Islam yang moderat dengan menjadikan 

prinsip rahmatan lil 'alamin sebagai panduan dalam berinteraksi dengan keberagaman. 

Wasathiyyah atau moderasi beragama merupakan konsep kunci lainnya yang sangat relevan 

dengan pendidikan multikultural. Kata wasath dalam Al-Qur'an QS. Al-Baqarah: 143 

menggambarkan umat Islam sebagai "umat yang wasath" (umat yang moderat/tengah). 

Konsep ini menekankan pentingnya keseimbangan dan moderasi dalam semua aspek 

kehidupan, termasuk dalam cara pandang terhadap perbedaan dan keberagaman. Dalam 

konteks pendidikan, wasathiyyah menjadi prinsip untuk mengembangkan sikap yang 

seimbang antara mempertahankan identitas keagamaan yang kuat dengan keterbukaan 

terhadap perbedaan dan dialog antarbudaya. 

Penerapan prinsip wasathiyyah dalam pendidikan multikultural melibatkan 

pengembangan kemampuan untuk melihat isu-isu kompleks dari berbagai perspektif, 

menghindari ekstremisme dalam segala bentuknya, dan mencari solusi yang adil dan 

berimbang dalam menghadapi konflik atau perbedaan pendapat. Penelitian terbaru 

menunjukkan bahwa implementasi nilai- nilai moderasi beragama dalam pendidikan Islam 

dapat meningkatkan toleransi dan mengurangi prejudis antarkelompok. Inayatillah (2022). 

Al-Ghazali (1058-1111 M), seorang teolog dan filsuf besar Islam, memberikan kontribusi 



Ijelap: Indonesian Journal of Education, Language, and Psychology  

  

       79 

penting terhadap konsep pendidikan karakter inklusif yang relevan dengan pendidikan 

multikultural kontemporer. Dalam karyanya Ihya 'Ulum al-Din, Al-Ghazali menekankan 

pentingnya pendidikan akhlak yang universal, yang tidak hanya berlaku untuk Muslim tetapi 

juga untuk seluruh umat manusia. Menurut Al-Ghazali, tujuan pendidikan yang 

sesungguhnya adalah pembentukan karakter yang mulia (husn al-khuluq), yang mencakup 

sifat-sifat seperti kejujuran, keadilan, kasih sayang, dan toleransi. 

Konsep pendidikan karakter Al-Ghazali sangat relevan dengan pendidikan 

multikultural karena menekankan pengembangan nilai-nilai universal yang dapat menjadi 

titik temu antarkelompok yang berbeda. Al-Ghazali mengajarkan bahwa pendidikan harus 

mengembangkan kemampuan untuk berempati dan memahami perspektif orang lain, yang 

merupakan kompetensi penting dalam masyarakat multikultural. Pendekatan holistik Al- 

Ghazali terhadap pendidikan, yang mengintegrasikan aspek intelektual, spiritual, dan sosial, 

memberikan kerangka kerja yang kuat untuk mengembangkan pendidikan multikultural 

yang komprehensif. 

Ibn Khaldun (1332-1406 M), sejarawan dan sosiolog Muslim terkemuka, memberikan 

wawasan mendalam tentang pentingnya interaksi sosial dalam proses pendidikan. Dalam 

Muqaddimah-nya, Ibn Khaldun mengembangkan teori tentang dinamika sosial dan 

pentingnya asabiyyah (solidaritas kelompok) dalam pembentukan peradaban. Namun, Ibn 

Khaldun juga menyadari bahwa interaksi dan pertukaran budaya antarkelompok yang 

berbeda merupakan motor penting dalam kemajuan peradaban. 

Teori Ibn Khaldun tentang pentingnya interaksi sosial dalam pendidikan sangat relevan 

dengan pendidikan multikultural kontemporer. Ia menekankan bahwa pembelajaran yang 

efektif terjadi melalui interaksi sosial yang intensif dan bermakna, bukan hanya melalui 

transfer pengetahuan yang pasif. Dalam konteks multikultural, ini berarti bahwa pendidikan 

harus menciptakan kesempatan untuk interaksi positif antarkelompok yang berbeda, di mana 

setiap kelompok dapat belajar dari yang lain dan berkontribusi terhadap pembentukan 

pengetahuan bersama.  

Ibn Khaldun juga mengakui bahwa keberagaman perspektif dan pengalaman dapat 

memperkaya proses pembelajaran dan menghasilkan inovasi. Pandangannya tentang siklus 

peradaban menunjukkan bahwa masyarakat yang terbuka terhadap pengaruh eksternal dan 

mampu mengintegrasikan elemen-elemen baru cenderung lebih dinamis dan inovatif. Prinsip 

ini menjadi dasar penting untuk mengembangkan pendidikan multikultural yang tidak hanya 

toleran terhadap perbedaan, tetapi juga mampu memanfaatkan keberagaman sebagai sumber 

kekuatan dan kreativitas 

3. 3. Analisis Kasus: Segregasi Sosial Di Lingkungan Pendidikan 

Segregasi berdasarkan agama dalam sistem pendidikan Indonesia merupakan 

fenomena yang kompleks dan multidimensi. Manifestasi segregasi agama dapat dilihat dari 

beberapa aspek yang saling berkaitan dalam menciptakan pembagian kelompok berdasarkan 

identitas keagamaan. Pertama, terdapat kecenderungan pembentukan institusi pendidikan 

yang homogen secara agama. Hal ini tercermin dalam banyaknya sekolah-sekolah berbasis 



Pendidikan Multikultural dalam Konsepsi Filsafat Pendidikan Islam: Analisis Segresi Sosial di Lingkungan Pendidikan 

Eka Fitra Ramadani, Afifuddin Harisah  

80  

agama tertentu yang cenderung hanya menerima siswa dari kelompok agama yang sama. 

Meskipun secara formal tidak ada larangan bagi siswa dari agama lain untuk mendaftar, 

namun dalam praktiknya sering terjadi seleksi tidak tertulis yang mengutamakan calon siswa 

yang seagama dengan yayasan atau lembaga penyelenggara pendidikan. Kedua, segregasi 

agama juga termanifestasi dalam kurikulum dan kegiatan ekstrakurikuler. Beberapa sekolah 

cenderung mengintegrasikan nilai- nilai agama tertentu dalam seluruh aspek pembelajaran, 

yang secara tidak langsung menciptakan lingkungan yang kurang nyaman bagi siswa dari 

agama minoritas. Penelitian menunjukkan bahwa dimensi spasial agama berkontribusi pada 

polarisasi dan konflik antar kelompok agama dalam masyarakat urban, termasuk dalam 

lingkungan pendidikan (IAS Journal of Localities, 2024). Ketiga, praktik segregasi agama juga 

terlihat dalam interaksi sosial antar siswa. Data terbaru menunjukkan bahwa meskipun 

Indeks Kerukunan Umat Beragama (KUB) Indonesia mengalami peningkatan dari 73,09 pada 

2022 menjadi 76,47 pada 2024, namun tren intoleransi di kalangan siswa masih menjadi 

perhatian serius. Survei tahun 2023 menunjukkan sekitar 70,2 persen anak-anak remaja masih 

toleran, namun terdapat 24,2 persen yang berada dalam kategori toleran pasif, yang 

berpotensi berkembang menjadi intoleran aktif (Kompas.id, 2023). 

Segregasi etnis dan budaya dalam pendidikan Indonesia menunjukkan pola yang 

mengkhawatirkan, terutama terlihat dari pengalaman mahasiswa perantau dari Indonesia 

Timur. Studi kasus mahasiswa dari Nusa Tenggara Timur dan Papua di Yogyakarta 

menunjukkan bahwa hubungan yang tercipta antara mahasiswa dari Timur Indonesia dengan 

masyarakat lokal cenderung tidak harmonis akibat perbedaan kebudayaan (Indonesian 

Journal of Sociology, Education, and Development, 2023). 

Manifestasi segregasi etnis ini dapat diamati dalam beberapa bentuk. Pertama, terdapat 

kecenderungan pembentukan kelompok-kelompok berdasarkan asal daerah atau etnis yang 

sama di lingkungan pendidikan. Mahasiswa dari daerah tertentu cenderung membentuk 

komunitas eksklusif yang jarang berinteraksi dengan kelompok lain. Kedua, stereotip dan 

prasangka terhadap etnis tertentu sering muncul dalam interaksi sehari-hari, menciptakan 

barrier invisible yang memisahkan kelompok-kelompok etnis. 

Penelitian tentang keberagaman etnis Indonesia menunjukkan bahwa kesenjangan 

pendapatan dari kelompok etnis tertentu memiliki pandangan tertentu dalam memutuskan 

besaran alokasi sumber daya rumah tangga untuk pendidikan. Keragaman etnis dalam suatu 

daerah telah menjadi preferensi baru dalam pengalokasian investasi pendidikan, yang secara 

tidak langsung menciptakan segregasi berbasis kemampuan ekonomi etnis tertentu (UGM 

Repository, 2024). 

Segregasi berdasarkan status sosial ekonomi merupakan bentuk segregasi yang paling 

nyata dan mudah diidentifikasi dalam sistem pendidikan Indonesia. Manifestasi segregasi ini 

sangat kompleks dan mencakup berbagai aspek mulai dari akses pendidikan hingga kualitas 

pembelajaran yang diterima siswa. Kasus diskriminasi siswa akibat tunggakan SPP yang 

terjadi di Medan pada Januari 2025 menjadi contoh konkret segregasi ekonomi dalam 

pendidikan. Seorang siswa kelas IV dipaksa duduk di lantai selama tiga hari karena 



Ijelap: Indonesian Journal of Education, Language, and Psychology  

  

       81 

menunggak SPP sebesar Rp180.000, mencerminkan bagaimana status ekonomi dapat menjadi 

dasar perlakuan diskriminatif di lingkungan sekolah (Unismuh Makassar, 2025). 

Infrastruktur pendidikan juga menjadi faktor penting dalam segregasi ekonomi. 

Analisis bibliometrik menunjukkan bahwa infrastruktur pendidikan telah menjadi pilar 

penting dalam mengatasi kesenjangan sosial ekonomi, namun disparitas dalam infrastruktur 

pendidikan antara sekolah di daerah kaya dan miskin masih sangat signifikan (Mimbar Ilmu, 

2024). Sekolah- sekolah di daerah dengan ekonomi yang baik memiliki fasilitas lengkap, guru 

berkualitas, dan program pembelajaran yang beragam, sementara sekolah di daerah kurang 

mampu mengalami keterbatasan dalam semua aspek tersebut. 

Kasus segregasi di sekolah umum menunjukkan kompleksitas masalah yang dihadapi 

sistem pendidikan Indonesia. Salah satu studi kasus yang menarik perhatian adalah fenomena 

perundungan (bullying) yang sering kali memiliki basis segregasi sosial. Penelitian di SMP 

Negeri 14 Kota Medan menunjukkan bahwa perundungan dalam berbagai bentuknya masih 

menjadi masalah yang meresahkan di lingkungan sekolah, meskipun upaya telah dilakukan 

untuk mengatasi masalah ini (Indonesian Culture and Religion Issues, 2024). 

Data menunjukkan bahwa sepanjang tahun 2024 terdapat 293 kasus kekerasan di 

sekolah berdasarkan data yang dihimpun Jaringan Pemantau Pendidikan Indonesia (JPPI) 

hingga September 2024. Angka ini mencerminkan kondisi yang mengkhawatirkan terkait 

dengan harmoni sosial di lingkungan pendidikan (Kompas, 2024). Studi kasus lain yang 

relevan adalah kesulitan yang dihadapi siswa dari wilayah terpencil dalam mengakses 

pendidikan berkualitas. Tantangan pemerintah dalam pemerataan pendidikan di Indonesia 

menunjukkan bahwa segregasi geografis dan ekonomi saling berkaitan dalam menciptakan 

kesenjangan pendidikan yang signifikan (Sekretariat Negara, 2024). 

Dampak segregasi sosial terhadap siswa sangat multidimensi dan berkelanjutan. 

Pertama, dampak akademis yang signifikan terlihat dari penurunan motivasi belajar dan 

prestasi akademik siswa yang mengalami segregasi. Penelitian menunjukkan bahwa stigma 

dan diskriminasi terhadap siswa dari kelompok minoritas sosial di lingkungan sekolah dapat 

menghambat perkembangan akademis dan psikologis mereka (Journal of Education Research, 

2024). Kedua, dampak psikologis yang serius meliputi penurunan harga diri, kecemasan 

sosial, dan pembentukan identitas negatif. Siswa yang mengalami segregasi cenderung 

mengembangkan perasaan tidak berharga dan inferior, yang dapat berlanjut hingga masa 

dewasa. Ketiga, dampak sosial jangka panjang berupa keterbatasan kemampuan berinteraksi 

lintas kelompok. Siswa yang tumbuh dalam lingkungan yang tersegregasi akan mengalami 

kesulitan dalam berinteraksi dengan kelompok yang berbeda di masa depan, menghambat 

proses integrasi sosial yang lebih luas. Keempat, dampak pada pembentukan karakter dan 

nilai-nilai toleransi. Modernisasi yang tidak dikelola dengan baik dapat berdampak negatif 

pada perilaku siswa sekolah dasar, termasuk dalam hal toleransi dan penerimaan terhadap 

perbedaan (Jurnal Bintang Pendidikan Indonesia, 2024). 

Faktor struktural merupakan penyebab fundamental segregasi sosial dalam pendidikan 

Indonesia. Pertama, sistem pendidikan yang masih belum sepenuhnya inklusif menciptakan 



Pendidikan Multikultural dalam Konsepsi Filsafat Pendidikan Islam: Analisis Segresi Sosial di Lingkungan Pendidikan 

Eka Fitra Ramadani, Afifuddin Harisah  

82  

ruang bagi praktik segregasi. Kebijakan pendidikan yang belum mengintegrasikan prinsip- 

prinsip multikulturalisme secara komprehensif menjadi akar masalah segregasi struktural. 

Kedua, distribusi sumber daya pendidikan yang tidak merata antar wilayah dan antar sekolah 

menciptakan stratifikasi dalam sistem pendidikan. Sekolah-sekolah di daerah urban dan 

ekonomi kuat memiliki akses yang lebih baik terhadap fasilitas, teknologi, dan tenaga 

pengajar berkualitas dibandingkan sekolah di daerah rural atau ekonomi lemah. Ketiga, 

regulasi dan pengawasan yang lemah terhadap praktik diskriminasi dalam pendidikan 

memungkinkan segregasi berlangsung tanpa sanksi yang memadai. Meskipun terdapat 

peraturan yang melarang diskriminasi, implementasi dan penegakannya masih lemah. 

Keempat, sistem seleksi dan penerimaan siswa yang tidak transparan sering kali menjadi 

sarana untuk melakukan segregasi terselubung. Kriteria seleksi yang bias atau tidak objektif 

dapat digunakan untuk mengecualikan kelompok tertentu dari akses pendidikan berkualitas. 

Faktor kultural memiliki peran signifikan dalam perpetuasi segregasi sosial dalam 

pendidikan. Pertama, nilai-nilai primordialisme yang masih kuat dalam masyarakat 

Indonesia menciptakan preferensi untuk berinteraksi dengan kelompok yang sama secara 

etnis, agama, atau budaya. Hal ini tercermin dalam pilihan sekolah dan pola interaksi sosial 

dalam lingkungan pendidikan. Kedua, stereotip dan prasangka yang mengakar dalam 

masyarakat terhadap kelompok tertentu mempengaruhi persepsi dan perilaku dalam konteks 

pendidikan. Stereotip negatif terhadap etnis, agama, atau kelas sosial tertentu dapat menjadi 

justifikasi untuk praktik segregasi. Ketiga, tradisi dan praktik budaya yang ekslusif dalam 

beberapa komunitas dapat menciptakan barrier dalam integrasi sosial. Beberapa kelompok 

budaya memiliki tradisi untuk mempertahankan homogenitas internal yang dapat 

menghambat proses integrasi dalam konteks pendidikan multikultural. Keempat, 

keterbatasan pemahaman tentang nilai-nilai pluralisme dan multikulturalisme dalam 

masyarakat menjadi faktor penyebab segregasi kultural. Kurangnya apresiasi terhadap 

keberagaman sebagai kekuatan dapat mendorong preferensi untuk homogenitas. 

Faktor individual berperan penting dalam dinamika segregasi sosial dalam pendidikan. 

Pertama, preferensi personal untuk berinteraksi dengan kelompok yang sama (homophily) 

merupakan kecenderungan natural manusia yang dapat diperkuat oleh kondisi sosial yang 

mendukung segregasi. Kedua, tingkat pendidikan dan awareness orang tua terhadap 

pentingnya pendidikan multikultural mempengaruhi pilihan sekolah dan pola interaksi sosial 

anak. Orang tua dengan pemahaman yang terbatas tentang nilai pluralisme cenderung 

memilih lingkungan pendidikan yang homogen untuk anak-anak mereka. Ketiga, 

pengalaman personal terkait konflik atau diskriminasi dapat membentuk sikap defensif dan 

cenderung segregatif. Individu yang pernah mengalami diskriminasi mungkin memilih untuk 

menghindari interaksi lintas kelompok sebagai mekanisme proteksi diri. Keempat, 

keterbatasan kemampuan adaptasi budaya dan sosial dapat mendorong individu untuk 

memilih lingkungan yang familiar dan nyaman. Hal ini terlihat jelas dalam kasus mahasiswa 

perantau yang cenderung membentuk komunitas eksklusif berdasarkan asal daerah. Kelima, 

faktor ekonomi individual yang berinteraksi dengan aspirasi pendidikan dapat menciptakan 



Ijelap: Indonesian Journal of Education, Language, and Psychology  

  

       83 

segregasi berbasis kemampuan finansial. Keluarga dengan kemampuan ekonomi terbatas 

mungkin tidak memiliki pilihan selain menerima segregasi sebagai konsekuensi dari 

keterbatasan akses terhadap pendidikan berkualitas. 

3. 4. Solusi Berbasis Filsafat Pendidikan Islam 

Paradigma baru pendidikan Islam multikultural harus dibangun berdasarkan 

pemahaman yang holistik tentang ajaran Islam yang rahmatan lil alamiin. Nasri dan 

Tabibuddin (2023) menekankan pentingnya revitalisasi fungsi pendidikan Islam dalam 

konteks multikultural melalui paradigma moderasi beragama yang mengintegrasikan nilai-

nilai universal Islam dengan apresiasi terhadap keberagaman. Pendidikan Islam yang 

berorientasi multikultural tidak hanya mengajarkan aspek ritual dan dogma, tetapi juga 

menanamkan kesadaran akan pentingnya hidup dengan nilai-nilai kerjasama, toleransi, dan 

harmoni di tengah perbedaan. 

Paradigma ini mengakui bahwa keberagaman budaya, agama, dan etnis memiliki 

relevansi yang kuat dengan ajaran Al-Qur'an yang menekankan penghargaan terhadap 

perbedaan manusia sebagai sunnatullah. Pendekatan multikultural dalam pendidikan Islam 

memposisikan keberagaman bukan sebagai ancaman, melainkan sebagai rahmat yang harus 

dikelola dengan bijaksana untuk mencapai tujuan pendidikan yang lebih luas. 

Prinsip-prinsip dasar pendidikan Islam multikultural bersumber dari nilai-nilai 

fundamental Islam yang universal. Pertama, prinsip tawhid yang menekankan kesatuan dalam 

keberagaman, di mana semua perbedaan adalah manifestasi dari keesaan Allah. Kedua, 

prinsip rahmah yang mengutamakan kasih sayang dan empati dalam berinteraksi dengan 

sesama, terlepas dari latar belakang agama, budaya, atau etnis. Ketiga, prinsip adil yang 

menjamin kesetaraan hak dan kewajiban setiap individu tanpa diskriminasi. Keempat, prinsip 

hikmah yang mengajarkan kebijaksanaan dalam memahami dan menghargai perbedaan 

sebagai bagian dari rencana Ilahi. 

3. 5. Strategi Implementasi Pendidikan Multikultural Islam 

Transformasi kurikulum pendidikan Islam multikultural memerlukan perubahan 

mendasar dalam struktur dan konten pembelajaran. Strategi transformasi kurikulum harus 

mencakup penggunaan kurikulum yang terbuka terhadap keragaman dengan pendekatan 

pembelajaran yang berpusat pada peserta didik serta memfasilitasi dialog dan interaksi 

antarbudaya. Kurikulum yang dikembangkan harus mengintegrasikan perspektif 

multikultural dalam setiap mata pelajaran, bukan hanya sebagai materi tambahan. 

Implementasi kurikulum multikultural dalam pendidikan Islam dapat dilakukan 

melalui pendekatan terintegrasi yang menghubungkan nilai-nilai Islam dengan konteks 

keberagaman lokal dan global. Hal ini mencakup pengembangan materi pembelajaran yang 

menampilkan berbagai perspektif budaya, sejarah, dan tradisi dalam kerangka ajaran Islam 

yang universal. 

Inovasi metode pembelajaran dalam pendidikan Islam multikultural harus 

mengutamakan pendekatan yang interaktif, partisipatif, dan inklusif. Metode pembelajaran 

yang dikembangkan harus mampu mengakomodasi berbagai gaya belajar dan latar belakang 



Pendidikan Multikultural dalam Konsepsi Filsafat Pendidikan Islam: Analisis Segresi Sosial di Lingkungan Pendidikan 

Eka Fitra Ramadani, Afifuddin Harisah  

84  

budaya siswa. Pembelajaran berbasis proyek kolaboratif antarbudaya, diskusi kelompok 

heterogen, dan simulasi situasi multikultural dapat menjadi strategi efektif dalam 

membangun pemahaman dan apresiasi terhadap keberagaman. Pemanfaatan teknologi 

informasi dalam pembelajaran berdiferensiasi juga menjadi kunci inovasi metode 

pembelajaran. Teknologi dapat digunakan untuk menyediakan akses ke berbagai sumber 

pembelajaran multikultural, memfasilitasi komunikasi lintas budaya, dan menciptakan 

pengalaman pembelajaran yang lebih kaya dan beragam. 

Pemberdayaan pendidik merupakan elemen kunci dalam implementasi pendidikan 

Islam multikultural. Pendidik harus dibekali dengan pemahaman yang mendalam tentang 

filosofi pendidikan multikultural Islam, kompetensi dalam mengelola keberagaman di kelas, 

dan keterampilan dalam mengintegrasikan nilai-nilai multikultural dalam pembelajaran. 

Program pelatihan dan pengembangan profesional berkelanjutan harus dirancang untuk 

meningkatkan kapasitas pendidik dalam menciptakan lingkungan pembelajaran yang inklusif 

dan toleran. Pendidik juga harus menjadi model dalam menerapkan nilai-nilai multikultural 

dalam kehidupan sehari-hari, sehingga dapat memberikan teladan yang nyata bagi siswa 

tentang bagaimana menjalani kehidupan yang harmonis dalam keberagaman. 

3. 6. Model Implementasi Bertahap 

Tahap persiapan merupakan fondasi yang krusial dalam implementasi pendidikan 

Islam multikultural. Pada tahap ini, dilakukan analisis mendalam terhadap kondisi eksisting 

institusi pendidikan, termasuk kurikulum, metode pembelajaran, dan budaya organisasi. 

Persiapan juga mencakup pengembangan visi dan misi yang jelas tentang pendidikan 

multikultural Islam, sosialisasi kepada seluruh stakeholder, dan pembentukan tim 

implementasi yang kompeten. Selain itu, tahap persiapan juga melibatkan pengembangan 

infrastruktur pendukung, seperti penyediaan sumber daya pembelajaran multikultural, 

pelatihan awal untuk pendidik, dan pengembangan sistem evaluasi yang sesuai dengan 

tujuan pendidikan multikultural. 

Tahap implementasi melibatkan pelaksanaan program pendidikan Islam multikultural 

secara bertahap dan terukur. Implementasi dimulai dengan pilot project di beberapa kelas atau 

mata pelajaran tertentu, kemudian diperluas secara gradual berdasarkan evaluasi dan 

pembelajaran. Pada tahap ini, dilakukan monitoring dan evaluasi secara berkala untuk 

memastikan efektivitas implementasi dan melakukan penyesuaian yang diperlukan. 

Implementasi juga mencakup pengembangan kemitraan dengan berbagai pihak, termasuk 

orang tua, masyarakat, dan lembaga lain yang mendukung pendidikan multikultural. 

Kolaborasi ini penting untuk menciptakan ekosistem pendidikan yang kondusif bagi 

pengembangan nilai- nilai multikultural. 

Tahap institusionalisasi bertujuan untuk memastikan keberlanjutan dan kelembagaan 

pendidikan Islam multikultural. Pada tahap ini, program pendidikan multikultural telah 

menjadi bagian integral dari sistem pendidikan institusi, dengan dukungan kebijakan, 

struktur organisasi, dan budaya yang mendukung. Institusionalisasi juga mencakup 

pengembangan system quality assurance yang memastikan standar kualitas pendidikan 



Ijelap: Indonesian Journal of Education, Language, and Psychology  

  

       85 

multikultural terjaga secara konsisten. Selain itu, tahap institusionalisasi melibatkan 

pengembangan jaringan dan kemitraan strategis dengan berbagai institusi pendidikan lain 

dan best practices dalam implementasi pendidikan Islam multikultural. Hal ini penting untuk 

menciptakan gerakan pendidikan multikultural yang lebih luas dan berkelanjutan. 

SIMPULAN  

Pendidikan multikultural dalam filsafat pendidikan Islam bertujuan menciptakan 

kesetaraan dan keadilan sosial di lingkungan pendidikan dengan mengakui serta menghargai 

keberagaman agama, etnis, dan budaya. Konsep ini menekankan pentingnya transformasi 

struktural dalam sistem pendidikan agar semua siswa memperoleh kesempatan yang sama, 

serta mengembangkan sikap toleran, respek, dan empati melalui kurikulum yang inklusif, 

interaksi antarbudaya, dan penerapan nilai-nilai universal seperti keadilan dan kasih sayang. 

Landasan teologis pendidikan multikultural dalam Islam sangat kuat, sebagaimana tercermin 

dalam prinsip “li ta’arafu” dan “rahmatan lil ‘alamin,” yang menegaskan pentingnya saling 

mengenal, menghormati, dan hidup berdampingan secara damai di tengah perbedaan. 

Namun, realitas di Indonesia masih menunjukkan adanya segregasi sosial berbasis 

agama dan etnis di lingkungan pendidikan. Fenomena ini terlihat dari kecenderungan 

pembentukan institusi pendidikan yang homogen, kurikulum yang kurang inklusif, serta 

interaksi sosial yang terbatas antar kelompok berbeda. Segregasi ini berpotensi menghambat 

terciptanya keadilan sosial dan integrasi nasional. Maka, implementasi pendidikan 

multikultural secara sistemik dan berkelanjutan sangat diperlukan untuk mengatasi 

diskriminasi, memperkuat identitas Islam yang moderat, serta membangun masyarakat yang 

inklusif dan harmonis di tengah keberagaman. 

REFERENSI 

Anwar, S. (2021). Building multicultural awareness through interfaith dialogue in Indonesian 

Islamic education. Journal of Islamic Education, 15(2), 89-105. 

Banks, J. A., & Banks, C. A. M. (2019). Multicultural education: Issues and perspectives (10th ed.). 

John Wiley & Sons. 

Cathrin, P., & Wikandaru, R. (2023). Multicultural education challenges in Indonesian diverse 

society. International Journal of Education and Social Sciences, 8(3), 245-260. 

Dewi, R. K., & Sari, M. P. (2023). Implementasi kurikulum merdeka dalam transformasi 

pendidikan Indonesia: Tantangan dan peluang. Jurnal Pendidikan Nasional, 15(2), 123- 138. 

Hadi, S., & Wekke, I. S. (2017). Multicultural education reality in Indonesia: A critical analysis. 

Asia Pacific Journal of Multidisciplinary Research, 5(4), 67-78. 

Hartono, B., & Lestari, D. (2022). Efektivitas pembelajaran hybrid dalam meningkatkan 

engagement siswa di era digital. Indonesian Journal of Educational Research, 8(3), 245- 260. 

Harahap, H., Salminawati, S., Lubis, I., & Harahap, S. (2022). Filsafat Islam pada masa golden 

age dan kontribusinya dalam dunia pendidikan. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam dan 

Multikulturalisme, 4(3), 250-266. 

Human Rights Watch. (2024, October 29). Religious intolerance, discriminatory regulations 

against minorities in Indonesia. Retrieved from 

https://www.hrw.org/news/2024/10/29/religious-intolerance-discriminatory-regulations- 

https://www.hrw.org/news/2024/10/29/religious-intolerance-discriminatory-regulations-against-minorities-indonesia


Pendidikan Multikultural dalam Konsepsi Filsafat Pendidikan Islam: Analisis Segresi Sosial di Lingkungan Pendidikan 

Eka Fitra Ramadani, Afifuddin Harisah  

86  

against-minorities-indonesia 

Idris, T., Rijal, F., Irwandi, Hanum, R., & Mardhiah, A. (2024). A multicultural approach in 

Islamic education learning to strengthen the Islamic identity of moderate students in 

PTKIN Aceh. Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic Education, 5(3), 1-15. 

Inayatillah, Kamaruddin, & Anzaikhan, M. (2022). The history of moderate Islam in Indonesia 

and its influence on the content of national education. Journal of Al-Tamaddun, 17(2), 213- 

226. 

Kholil, A. (2022). Challenges of implementing multicultural education in Indonesian schools. 

Educational Research and Reviews, 17(8), 289-298. 

Maulidiah, S., Rahman, A., & Sari, D. P. (2023). Multiculturalism as a way of life: Building 

mutual acceptance in diverse societies. International Journal of Multicultural and 

Multireligious Understanding, 10(4), 125-138. 

Nasr, S. H. (2023). Islamic education and multicultural values: Bridging diversity through 

spiritual wisdom. Journal for Multicultural Education, 17(2), 89-105. 

https://www.hrw.org/news/2024/10/29/religious-intolerance-discriminatory-regulations-against-minorities-indonesia

